
 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 121 

 
MODERATION: Journal of Islamic Studies Review 

Volume. 05, Number. 01, Maret 2025 
p-ISSN: 2776-1193, e-ISSN: 2776-1517 

Hlm: 121-140 
Journal Home Page: http://journal.adpetikisindo.or.id/index.php/moderation/index 

 
 

 
 

FIQH TANZIL, FIQH WAQI’, DAN FIQH MA’AALAT: 
Kajian Fiqh pada Strategi Dakwah dalam Ayat-Ayat Jihad 

 
Hayatuddin1|Agus Idwar Jumhadi2|Khaerudin3|Novel Bamukmin4  

Rahmat Hidayat5|Imam Saparudin6 

Univeristas Islam As Syafiiyah Jakarta1,2,3,4,5,6  
 

mohay.attaly@gmail.com|Agusidwar.jumhadi@gmail|khaerudinbinsuhari@gmail.com 
novelbamukmin.fpi@gmail.com|rahmat.coyat@gmail.com|imamsaparudin81@gmail.com 

 
 

Abstract: This paper examines the integration of Fiqh Tanzil (understanding the divine texts), Fiqh Waqi’ (contextual 

understanding of reality), and Fiqh Ma’aalat (consideration of consequences) as a strategic framework in Islamic preaching (da'wah), 
particularly in understanding and conveying jihad verses. The study aims to demonstrate how the combination of these three 
approaches can provide a comprehensive understanding of jihad verses, adapted to the context of time and place, while maintaining the 
relevance of da'wah without compromising Islamic principles. Fiqh Tanzil serves as a theological foundation by interpreting primary 
sources, such as the Qur’an and Hadith, to ensure the authenticity of the message. This approach guarantees that the understanding of 
jihad verses remains within the framework of authentic Islamic teachings. Fiqh Waqi’ emphasizes the importance of analyzing 
contemporary social, cultural, and political realities, making da'wah more relevant to the needs and challenges of modern societies. By 
deeply understanding the conditions of the audience, the message can be delivered contextually and effectively. Meanwhile, Fiqh 
Ma’aalat evaluates the potential long-term impacts of preaching strategies, ensuring that the conveyed messages create maximum 
benefit while avoiding risks such as conflicts, misunderstandings, or radicalization. The study employs a case study approach, 
analyzing specific jihad verses and their application in various da'wah contexts. The findings reveal that this integrative approach is 
effective in addressing the challenges of modern da'wah, particularly in multicultural and multireligious environments. It also helps 
communicate Islam as a religion that prioritizes peace, justice, and social harmony. The study concludes by emphasizing the 
importance of training preachers to master these three approaches. By understanding local and global contexts and considering the 
social, cultural, and political impacts of their messages, da'wah can become more effective, relevant, and meaningful in contemporary 
times. 
 

Keyword: Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, Fiqh Ma’aalat, Preaching Strategy, Jihad Verses 
 
 
 
 
 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

122 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

PENDAHULUAN 
Ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an memiliki dimensi yang kompleks dan mendalam, 

mencakup aspek teologis, spiritual, dan historis. Ayat-ayat ini sering kali dipahami sebagai 
panduan dalam berjuang untuk menegakkan nilai-nilai kebenaran dan keadilan. Namun, dalam 
konteks diskursus Islam kontemporer, pemahaman terhadap ayat-ayat jihad kerap menghadapi 
tantangan besar, terutama akibat distorsi makna oleh kelompok tertentu. Quraish Shihab 
menjelaskan bahwa jihad bukan sekadar peperangan fisik, tetapi juga perjuangan dalam 
menegakkan nilai-nilai kebaikan sesuai dengan konteks zaman dan tempat. Oleh karena itu, 
pengkajian ulang terhadap ayat-ayat jihad menjadi penting untuk mengembalikan esensi damai 
dalam ajaran Islam.1 

Salah satu tantangan utama dalam dakwah Islam saat ini adalah misinterpretasi 
terhadap ayat-ayat jihad, yang sering kali digunakan sebagai justifikasi tindakan kekerasan. Hal 
ini tidak hanya mencederai ajaran Islam, tetapi juga menciptakan persepsi negatif terhadap 
agama ini. Menurut Esposito, salah tafsir terhadap jihad dapat terjadi karena minimnya 
pemahaman terhadap konteks historis, sosial, dan politik di mana ayat tersebut diturunkan. 
Dengan demikian, dakwah yang efektif memerlukan pendekatan yang mampu menjelaskan 
konteks ayat-ayat jihad secara menyeluruh kepada masyarakat.2 

Dalam menjawab tantangan ini, pendekatan integratif yang mengombinasikan Fiqh 
Tanzil (pemahaman teks wahyu), Fiqh Waqi’ (pemahaman realitas), dan Fiqh Ma’aalat 
(pertimbangan konsekuensi) menjadi relevan. Fiqh Tanzil memastikan keabsahan interpretasi 
berdasarkan sumber utama Islam, sementara Fiqh Waqi’ memberikan panduan dalam 
memahami kondisi sosial-politik kontemporer. Fiqh Ma’aalat melengkapi dengan 
mempertimbangkan dampak jangka panjang dari strategi dakwah yang diterapkan. Kamali 
menyebutkan bahwa pendekatan ini memungkinkan pengambilan keputusan yang lebih bijak 
dalam menghadapi dinamika sosial modern.3 

Selain itu, konteks masyarakat yang semakin plural dan multikultural menuntut 
dakwah untuk mampu menjawab pertanyaan dan kekhawatiran masyarakat non-Muslim 
maupun Muslim sendiri tentang konsep jihad. Dakwah yang hanya berfokus pada teks tanpa 
mempertimbangkan realitas sosial dapat memunculkan ketegangan, bahkan konflik. Azra 
menegaskan bahwa dakwah yang efektif harus mampu menjembatani ajaran teks dengan 
realitas hidup yang dihadapi masyarakat modern4 

Studi ini berupaya mengkaji penerapan integrasi antara ketiga pendekatan fikih 
tersebut dalam menjelaskan ayat-ayat jihad. Dengan studi kasus ini, diharapkan dapat 
dihasilkan model dakwah yang tidak hanya menjawab kebutuhan kontekstual masyarakat, 
tetapi juga menegaskan prinsip-prinsip Islam yang mengedepankan keadilan, toleransi, dan 
perdamaian. Integrasi pendekatan fikih ini diharapkan dapat menjadi solusi dalam menghadapi 
kesalahpahaman terkait ayat-ayat jihad. 

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini menawarkan kontribusi ilmiah untuk 
memperkuat dakwah Islam di era modern. Selain menyediakan pemahaman yang lebih 
mendalam terhadap ayat-ayat jihad, penelitian ini juga memberikan pedoman praktis bagi 
pendakwah dalam menghadapi tantangan sosial, budaya, dan politik yang kompleks. 
Harapannya, dakwah Islam dapat menjadi sarana yang membangun harmoni sosial dan 
menjembatani perbedaan antarindividu maupun komunitas. 

 
 
 

 
1 Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 457. 
2 John L. Esposito, Unholy War: Terror in the Name of Islam (New York: Oxford University Press, 2002), 89. 
3 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), 142. 
4 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Salah Memahami dan Mempraktikkan Agamanya (Bandung: 

Mizan, 2015), 124. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 123 

METODE PENELITIAN 
Metode penelitian yang digunakan dalam makalah berjudul “The Integration of Fiqh 

Tanzil, Fiqh Waqi’, and Fiqh Ma’aalat in Da’wah: A Case Study on Jihad Verses in Islamic 
Preaching” mengadopsi pendekatan kualitatif deskriptif dengan analisis teks. Pendekatan 
kualitatif deskriptif ini bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam fenomena yang 
sedang diteliti, dalam hal ini bagaimana integrasi antara fiqh tanzil, fiqh waqi’, dan fiqh 
ma’aalat dapat diterapkan dalam pemahaman dan penyampaian ayat-ayat jihad dalam dakwah. 
Metode ini memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman yang lebih kaya dan 
nuansa terhadap makna ayat-ayat jihad, serta relevansinya dalam konteks zaman dan tempat 
saat ini. 

Analisis teks merupakan langkah kunci dalam penelitian ini, yang melibatkan tafsir 
terhadap ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an. Analisis ini tidak hanya berfokus pada pemahaman 
literal teks, tetapi juga mempertimbangkan aspek historis, sosial, dan konteks turunnya wahyu. 
Dalam konteks ini, penelitian ini menggabungkan pendekatan fiqh tanzil, yang berfokus pada 
konteks historis turunnya wahyu, dengan fiqh waqi’ yang memperhitungkan kondisi 
masyarakat kontemporer, dan fiqh ma’aalat yang mengkaji interaksi sosial dalam kehidupan 
sehari-hari. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengkaji teks Al-Qur’an secara 
teoritis, tetapi juga melihat bagaimana teks tersebut dapat diterapkan dalam strategi dakwah di 
zaman modern.5 

Metode kualitatif deskriptif memungkinkan peneliti untuk menggali lebih dalam 
berbagai interpretasi dari ayat-ayat jihad, dengan mengacu pada literatur fiqh dan tafsir yang 
relevan. Pendekatan ini juga bertujuan untuk memberi solusi praktis bagi para da’i dalam 
menyampaikan ayat-ayat jihad yang relevan dan kontekstual. Literatur yang digunakan dalam 
penelitian ini mencakup buku-buku tafsir klasik dan modern, serta literatur fiqh yang 
memberikan perspektif terkait penerapan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
5 Berg, Bruce L., Qualitative Research Methods for the Social Sciences, 8th ed. (Boston: Pearson, 2012), 45-67. 
6 Creswell, John W., Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 4th ed. 

(Los Angeles: Sage, 2014), 93-114 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

124 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

PEMBAHASAN 
Fiqh secara umum memiliki makna yang luas dalam kajian Islam. Secara etimologi, 

kata fiqh berasal dari bahasa Arab “ فِقْه” yang berarti pemahaman mendalam atau pemahaman 

yang benar tentang sesuatu, khususnya terkait hukum-hukum agama. Secara istilah, para ulama 
memberikan definisi yang berbeda, namun memiliki substansi yang sama. Imam Abu Hanifah 
mendefinisikan fiqh sebagai “pengetahuan tentang hak dan kewajiban seseorang” (ma’rifatu an-
nafsi ma laha wa ma ‘alaiha), yang menunjukkan fokus fiqh pada aspek hubungan manusia 
dengan Allah dan sesama manusia.7  

Imam Syafi’i, dalam kitab Ar-Risalah, menggambarkan fiqh sebagai ilmu yang 
mempelajari hukum-hukum syar’i yang diambil dari dalil-dalil yang rinci (al-ahkam asy-syar’iyyah 
al-amaliyyah bi adillatiha at-tafshiliyyah), menekankan metodologi dalam menggali hukum dari 
sumber-sumbernya. Imam Syafi’i juga menyoroti pentingnya kesinambungan antara teks dan 
konteks, di mana seorang mujtahid dituntut untuk memahami maksud Allah Swt dalam wahyu 
secara mendalam, menghindari pendekatan literalistik yang dapat melahirkan kekeliruan dalam 
penerapan hukum. Metodologi ini memberikan landasan intelektual untuk melakukan ijtihad 
yang valid, sehingga hukum yang dihasilkan relevan dan dapat diaplikasikan sesuai kondisi 
zaman dan tempat. Pendekatan Imam Syafi’i ini menjadi tonggak awal pengembangan disiplin 
ilmu ushul fiqh, yang kemudian memberikan pengaruh besar dalam kerangka hukum Islam 
secara menyeluruh.8 

Secara praktis, fiqh mengacu pada pengambilan hukum dari sumber-sumber utama 
Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis, melalui metode ijtihad yang sistematis. Wahbah Az-Zuhaili 
menjelaskan bahwa fiqh bertujuan untuk memberikan pedoman hidup kepada umat Islam 
dengan menyeimbangkan antara keadilan dan kemaslahatan. Dalam konteks modern, fiqh 
sering dikaitkan dengan dinamika sosial, ekonomi, dan politik, karena perkembangan zaman 
memerlukan pembaruan pemahaman terhadap teks syar’i agar sesuai dengan realitas yang ada. 
Pendekatan ini tercermin dalam karya-karya kontemporer seperti Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh 
oleh Wahbah Az-Zuhaili, yang mengintegrasikan analisis klasik dan isu-isu kontemporer.9 

Makalah ini membahas tiga ilmu fiqh yang saling terkait, yaitu: Fiqh Tanzil, Fiqh 
Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat merupakan tiga pendekatan penting dalam ilmu fiqh yang memiliki 
peran tersendiri dalam memahami dan menerapkan hukum Islam. Fiqh Tanzil menekankan 
penurunan hukum dari dalil-dalil syar’i ke dalam konteks praktis, memastikan kesesuaian 
antara teks wahyu dan penerapannya. Fiqh Waqi’ berfokus pada analisis realitas kontemporer, 
yaitu memahami situasi dan kondisi masyarakat yang menjadi objek hukum agar hukum 
tersebut relevan dan aplikatif. Sementara itu, Fiqh Ma’aalat berkaitan dengan aturan yang 
mengatur hubungan antarindividu dalam berbagai aspek kehidupan, seperti ekonomi, sosial, 
dan politik, dengan tujuan menciptakan keadilan dan kemaslahatan masyarakat. Ketiga 
pendekatan ini saling melengkapi dalam memberikan panduan hukum yang kontekstual dan 
aplikatif bagi umat Islam.10 

Kombinasi Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat dapat diterapkan dalam strategi 
dakwah untuk memberikan pemahaman yang menyeluruh terhadap ayat-ayat jihad dengan 
memperhatikan tiga aspek utama. Fiqh Tanzil memastikan bahwa penyampaian dakwah 
didasarkan pada pemahaman yang akurat terhadap teks syar’i, khususnya ayat-ayat jihad, sesuai 
dengan konteks wahyunya.  

 
 
 

 
7 Abu Hanifah, Al-Fiqh Al-Akbar (Beirut: Dar Al-Maktab, 1983), 25-27. 
8 Imam Syafi’i, Ar-Risalah (Kairo: Al-Maktabah Al-Azhariyah, 1969), 5-8. 
9 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh, Jilid 1 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1984), 21-23. 
10 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, (Kuala Lumpur: Islamic Texts Society, 1991), 

276-278. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 125 

Fiqh Waqi’ berperan untuk menganalisis situasi dan kondisi masyarakat saat ini, 
sehingga hukum yang disampaikan sesuai dengan realitas yang ada. Sementara itu, Fiqh 
Ma’aalat menekankan pentingnya mengatur hubungan sosial secara adil dan harmonis, 
memastikan pesan jihad tidak disalahpahami sebagai pembenaran untuk kekerasan, tetapi 
dipahami sebagai upaya menjaga keadilan dan kedamaian. Ketiga pendekatan ini, ketika 
digabungkan, membantu seorang da’i menyampaikan dakwah yang kontekstual, relevan, dan 
mampu menjawab tantangan zaman dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip syar’i. 
1) Fiqh Tanzil 

Kata Fiqh Tanzil secara etimologi terdiri dari dua kata, yaitu fiqh dan tanzil. Secara 

bahasa, fiqh berasal dari bahasa Arab “ َفَقِه –  yang berarti pemahaman yang mendalam  ”فِقْهًا  –  يَ فْقَه   

atau pengetahuan tentang sesuatu. Sedangkan tanzil berarti “penurunan” atau “aplikasi”. 
Dalam konteks syar’i, tanzil sering kali mengacu pada penerapan wahyu atau hukum Islam 
sesuai dengan kondisi tertentu. Oleh karena itu, secara etimologi, Fiqh Tanzil bermakna ilmu 
yang berfokus pada penerapan hukum Islam ke dalam realitas kehidupan manusia.11 

Sedangkan secara terminologi, Fiqh Tanzil adalah ilmu yang membahas tentang 
penerapan hukum syariat dalam situasi dan kondisi yang spesifik, berdasarkan pemahaman 
yang mendalam terhadap nash (teks Al-Qur’an dan Hadis) serta mempertimbangkan konteks 
dan situasi. Menurut Abdul Hamid Abu Sulaiman, Fiqh Tanzil adalah kemampuan untuk 
menghubungkan teks wahyu dengan realitas kontemporer sehingga hukum yang dihasilkan 
tetap relevan dan aplikatif. Hal ini melibatkan pemahaman terhadap maqashid syariah (tujuan 
hukum Islam) dan fiqh al-waqi’ (pemahaman tentang realitas).12 

Sebagai pendukung, Muhammad Taqiyuddin An-Nabhani menekankan bahwa Fiqh 
Tanzil tidak hanya memahami teks, tetapi juga menuntut pemahaman mendalam terhadap 
kondisi masyarakat untuk memastikan bahwa hukum yang diterapkan mencerminkan keadilan 
dan kemaslahatan. Muhammad Taqiyuddin An-Nabhani menjelaskan bahwa penerapan Fiqh 
Tanzil tidak hanya bergantung pada pemahaman literal terhadap teks-teks syariat, tetapi juga 
memerlukan analisis mendalam terhadap realitas kehidupan masyarakat di mana hukum 
tersebut akan diterapkan. Hal ini mencakup aspek-aspek seperti budaya, struktur sosial, dan 
tantangan ekonomi yang dihadapi umat Islam dalam konteks tertentu. Dengan memahami 
kondisi masyarakat secara komprehensif, hukum yang diambil dari teks-teks syariat dapat 
diterapkan secara adil, relevan, dan memberikan kemaslahatan yang nyata. Pendekatan ini juga 
menghindari kemungkinan terjadinya distorsi dalam penerapan hukum yang disebabkan oleh 
perbedaan konteks zaman dan tempat. Oleh karena itu, Fiqh Tanzil bukan hanya upaya untuk 
menggali hukum dari sumbernya, tetapi juga seni menerjemahkan hukum tersebut ke dalam 
kehidupan nyata, sehingga tujuan syariat untuk mencapai keadilan, kemaslahatan, dan 
keseimbangan dapat terwujud secara optimal.13  
2) Fiqh Waqi’i 

Secara etimologi, Fiqh Waqi’ berasal dari bahasa Arab: fiqh berarti pemahaman 
mendalam tentang sesuatu, khususnya hukum syar’i, dan waqi’ berarti realitas atau keadaan 
faktual. Secara istilah, Fiqh Waqi’ diartikan sebagai pendekatan dalam ilmu fiqh yang bertujuan 
memahami realitas kontemporer secara mendalam untuk memastikan penerapan hukum syar’i 
yang relevan dan kontekstual dengan situasi masyarakat tertentu. Pendekatan ini melibatkan 
analisis sosial, politik, budaya, dan ekonomi yang memengaruhi pelaksanaan hukum. Yusuf Al-
Qaradawi mengatakan bahwa Fiqh Waqi’ mencakup pemahaman terhadap perubahan zaman 
dan tempat, sehingga hukum yang dikeluarkan bersifat aplikatif dan memberikan 
kemaslahatan bagi umat.  

 
11 Abdul Hamid Abu Sulaiman, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (International Institute 

of Islamic Thought, 1989), 79-81. 
12 Muhammad Taqiyuddin An-Nabhani, As-Syakhshiyyah Al-Islamiyyah (Beirut: Darul Ummah, 1995), 204-206. 
13 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh, Jilid 1 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1984), 45. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

126 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Pemahaman terhadap perubahan zaman dan tempat yang dimaksud oleh Yusuf Al-
Qaradawi mencakup analisis mendalam mengenai konteks sosial, budaya, dan politik yang 
melingkupi suatu masyarakat. Hal ini penting agar hukum Islam tidak hanya bersifat normatif 
tetapi juga responsif terhadap realitas kehidupan umat. Dengan demikian, Fiqh Waqi’ 
memungkinkan seorang mujtahid atau da’i untuk mempertimbangkan faktor-faktor eksternal 
yang memengaruhi keberterimaan dan keberlakuan hukum. Misalnya, dalam konteks ekonomi 
global, penerapan hukum terkait transaksi keuangan perlu disesuaikan dengan sistem yang 
berlaku tanpa mengorbankan prinsip syar’i. Pendekatan ini tidak hanya menjaga relevansi 
hukum Islam, tetapi juga memastikan bahwa tujuan utama syariat, yaitu kemaslahatan umat 
(maqashid syariah), dapat terwujud dalam berbagai kondisi yang berbeda 14 

Menurut Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh Waqi’ adalah kemampuan untuk memahami situasi 
nyata yang dihadapi masyarakat, sehingga hukum Islam dapat diterapkan dengan 
mempertimbangkan dinamika dan kebutuhan masyarakat saat ini. Pemahaman ini penting 
untuk menjaga relevansi hukum Islam dalam menjawab permasalahan modern tanpa 
meninggalkan prinsip-prinsip syar’i yang tetap.15 Wahbah Az-Zuhaili menekankan bahwa 
pemahaman yang mendalam terhadap situasi nyata melibatkan analisis menyeluruh terhadap 
berbagai aspek kehidupan, termasuk faktor sosial, ekonomi, politik, dan budaya yang 
memengaruhi masyarakat. Pendekatan ini bertujuan untuk memastikan bahwa hukum yang 
diterapkan benar-benar relevan dan dapat memberikan solusi terhadap permasalahan 
kontemporer tanpa menyimpang dari prinsip-prinsip dasar syariat. Selain itu, Fiqh Waqi’ 
menuntut fleksibilitas dalam memahami isu-isu baru yang tidak secara eksplisit disebutkan 
dalam sumber-sumber klasik, sehingga keputusan hukum yang diambil dapat menjadi panduan 
praktis yang sesuai dengan kebutuhan umat dalam konteks global yang terus berubah. Dengan 
demikian, pendekatan ini tidak hanya menjaga keautentikan hukum Islam, tetapi juga 
memfasilitasi adaptasinya terhadap tantangan zaman yang dinamis, sehingga tetap menjadi 
pedoman hidup yang relevan bagi umat Islam di berbagai belahan dunia. 
3) Fiqh Maalat 

1. Konsep Maalat al-af’al dan Urgensinya dalam Konstruksi Hukum Islam.  
Maalat al-af’al secara etimologis, merupakan bentuk gabungan dua kata (idhafah) dari 

kata “maalāt” [مآالت (yang merupakan bentuk plural (jama’) dari kata “maāl” )مآل] yang berarti 

tempat kembali. Sedangkan kata “af’al” merupakan bentuk plural (jama’) dari kata “fi’lun” yang 
berarti suatu Tindakan atau perbuatan.16 Secara terminologi, kata maalat al-af’al dapat 
didefinisikan sebagai upaya untuk melihat atau memprediksi hasil dari sebuah tindakan atau 
tindakan, apakah itu menghasilkan hasil yang baik (maslahat) sehingga diperbolehkan atau 
menghasilkan hasil yang buruk (madharrat) yang menyebabkan kerusakan atau bertentangan 
dengan prinsip-prinsip dasar dan tujuan syariat Islam.17 Dalam kitabnya al-Muwafaqat, Imam 
as-Syatibi dianggap sebagai peletak teori maalat al-af’al. Dia menyatakan bahwa melihat dan 
memprediksi akibat dari suatu tindakan, apakah itu sesuai atau bertentangan dengan syariat, 
adalah penting, dan tujuan syariat itu sendiri. Ini karena seorang mujtahid tidak akan 
menghukum suatu perbuatan, apakah itu diperbolehkan atau dilarang, kecuali ia telah 
memperkirakan hasilnya, apakah itu mendatangkan kebaikan atau kemaslahatan sehingga 
diperbolehkan atau malah mendatangkan keburukan atau kemudaratan sehingga dilarang.18 
Dari ungkapan Imam as-Syatibi di atas dapat dipahami bahwa; pertama, Imam as-Syatibi 
menjadikan teori serta konsep maalat al-af’al sebagai salah satu syarat dalam melakukan proses 
ijtihad (penggalian hukum).  

 
14 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh al-Waqi’, (Kairo: Dar Al-Shuruq, 1997), 12-14. 
15 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh, Jilid 1 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1984), 34-36. 
16 Muhammad Ibn Mukrim Ibn Ali Ibn Mandzur, Lisan al-Arab (Beirut: Daar as-Shaadir, 1993). 
17 Walid Ibn ’Ali Al-Husain, I’tibar Maalat al-Af’al wa Atsaruha al-Fiqhiy (Riyadh: Daar at-Tadmuriyyah, 2009). 
18 Abu Ishaq Ibrahim Ibn Musa As-Syathibi, Al-Muwafaqat (Kairo: Daar Ibn ’Affan, 1997). 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 127 

Hal tersebut disebabkan karena ijtihad merupakan proses serta upaya yang dilakukan 
oleh seorang mujtahid dengan mengerahkan segala kemampuannya untuk menyimpulkan 
hukum suatu persoalan, dimana seorang mujtahid tidak cukup hanya bermodalkan 
pemahamannya terhadap Al-Quran dan Sunnah secara tekstual tanpa disertai dengan aspek 
pemahaman dan penguasaan terhadap realitas kehidupan manusia serta kondisi sosiologis 
yang meliputinya, juga problematika kehidupan manusia yang senantiasa berkembang dinamis, 
sehingga seorang mujtahid mampu memprediksi segala akibat yang ditimbulkan dari setiap 
tindakan dan perbuatan manusia dengan mempertimbangkan semua aspek tersebut.19 Kedua, 
dapat dipahami dari ungkapan Imam as-Syatibi di atas bahwa pada dasarnya implementasi 
suatu hukum syara’ hendaknya berorientasi kepada tujuan-tujuan utama syariat Islam (maqasid 
syari’ah), yaitu mengambil kemaslahatan dan menolak segala bentuk kemudharatan, sehingga 
mengabaikan kemungkinan akan munculnya dampak dari setiap perbuatan (maalat al-af’al) 
justru bertentangan dengan tujuan syariat itu sendiri.20  

Ketiga, bahwa berdasarkan teori maalāt al-af’āl yang dikembangkan oleh Imam as-

Syațibī menunjukkan bahwa kemaslahatan menjadi pertimbangan yang sangat penting dalam 
proses ijtihad dan implementasi hukum (tathbīq al-ahkām), hal itu disebabkan karena 
terkadang terdapat suatu perbuatan yang memang pada dasarnya diperbolehkan di dalam 
syariat, namun perbuatan yang diperbolehkan tersebut terkadang mengandung kemudaratan 
yang lebih dominan dari kemaslahatan yang ada, begitu pula sebaliknya, terdapat satu 
perbuatan yang pada dasarnya dilarang oleh syariat, namun melakukan perbuatan yang 
dilarang tersebut dalam kondisi tertentu, mampu mendatangkan suatu kemaslahatan.21 Dari 
pengertian di atas dapat dipahami bahwa teori maalāt al-af’āl fokusnya pada melirik akibat yang 
akan ditimbulkan oleh suatu perbuatan yang akan berpengaruh pada penentuan hukum bagi 
perbuatan tersebut. Tentu saja prediksi tersebut tidaklah sekedar dugaan tanpa alasan, akan 
tetapi sesuatu yang diyakini atau setidaknya mendekati kepada keyakinan. Prediksi seperti yang 
disebutkan bukanlah sesuatu yang mengada-ada dalam penentuan hukum, sebab ia memiliki 
legitimasi syar’i yang sangat kuat baik dari Al-Qur’an maupun dari Hadis Nabi.22 
4) Ayat Jihad 

Ayat Jihad secara umum mengacu pada ayat-ayat dalam Al-Qur’an yang berbicara 
tentang perjuangan (jihad) dalam berbagai bentuk, Jihad berasal dari kata jahada, yang berarti 
berjuang atau bersungguh-sungguh. Secara khusus, ayat-ayat jihad sering dikaitkan dengan 
konteks peperangan dalam mempertahankan agama dan kebenaran, tetapi tetap berada dalam 
koridor prinsip-prinsip keadilan dan kemanusiaan. Dalam buku Fiqh al-Jihad karya Yusuf Al-
Qaradawi, jihad didefinisikan sebagai suatu perjuangan yang memiliki cakupan luas, baik 
secara spiritual, intelektual, maupun fisik. Al-Qaradawi menjelaskan bahwa jihad tidak semata-
mata terkait dengan peperangan, tetapi juga melibatkan usaha sungguh-sungguh untuk 
menegakkan kebenaran, menyebarkan nilai-nilai Islam, dan melawan kezaliman, baik dalam 
konteks pribadi maupun sosial. Ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an, seperti Surah Al-Baqarah 
(2:190) dan Surah Al-Hajj (22:39), memberikan panduan yang jelas tentang prinsip-prinsip 
jihad, termasuk keadilan, etika, dan kemanusiaan.23 

 
 .Adlawi ’Ali dan Daqqar M , ” حكام األسرة واعتبار المآل:   دراسة مقاصدية لبعض المسائل أنموذجا,“ مجلة العلوم اإلسالمية والحضارة 19

 .Ismail dan Nasir , ”اعتبار المآالت في إصدار الفتاوى لألقليات اإلسالمية المقيمة في البالد التي ال تدين باإلسالم.“ 20

21 Nur Syahirah Mohammad Nasir, Abdul Manan Ismail, dan Muhammad Shahrul Ifwat Ishak, “   إصدار في المآالت
الفتاوى لألقليات  :المسلمة  حقيقته  وضوابطه   :I’tibar Ma’alat in Issuing The Fatwas of Muslim Minorities,” al-Qanatir :عتبار 

International Journal of Islamic Studies 13, No. 2 (2019): 111–28 
22 Helmi Basri dan Hidayatullah Ismail, “Teori ma’alat al-af`al dalam maqashid syari’ah dan aplikasinya pada 

permasalahan fiqih kontemporer,” Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam dan Kemanusiaan 19, No. 2 (31 Desember 
2019): 205–21, https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i2.205-221. 

23 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh al-Jihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke-2 (Beirut: Dar al-Kutub 
al-'Ilmiyyah, 2013), 45–50. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

128 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Al-Qaradawi juga menekankan bahwa jihad dalam konteks peperangan hanya 
diperbolehkan dalam situasi tertentu, seperti membela diri dari agresi atau melindungi hak 
asasi manusia. Ia menggarisbawahi pentingnya memahami konteks historis ayat-ayat jihad 
untuk menghindari interpretasi yang keliru atau digunakan secara tidak tepat dalam situasi 
modern. Ayat-ayat tersebut harus dipahami dalam kerangka hukum Islam yang mengutamakan 
kemaslahatan dan keadilan sosial. 

Dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit karya Abu Hayyan Al-Andalusi, ayat-ayat jihad 
diberikan konteks sesuai dengan masa kenabian, menyoroti situasi di mana jihad diperintahkan 
dalam rangka melindungi umat Islam dan memperjuangkan kebebasan beragama. Abu Hayyan 
menjelaskan bahwa jihad dalam Al-Qur’an tidak sekadar peperangan fisik, tetapi merupakan 
upaya menyeluruh untuk menegakkan kebenaran dan keadilan dalam menghadapi berbagai 
bentuk kezaliman. Ia juga menguraikan bahwa pada masa awal kenabian, ayat-ayat jihad 
memiliki karakter defensif, yang mencerminkan kebutuhan untuk melindungi komunitas 
Muslim dari ancaman dan penindasan. Konteks historis seperti ini, menurut Abu Hayyan, 
sangat penting untuk memahami maksud ayat-ayat tersebut, seperti Surah Al-Baqarah (2:190) 
yang mengajarkan bahwa jihad harus dilakukan tanpa melampaui batas keadilan. Tafsir ini 
menekankan pentingnya menafsirkan ayat-ayat jihad dengan pemahaman yang 
mempertimbangkan situasi dan tujuan syariat Islam untuk menjaga kemaslahatan umat.24 

Dalam Fi Zilal Al-Qur'an karya Sayyid Qutb, ayat-ayat jihad diinterpretasikan tidak 
hanya dalam konteks peperangan fisik, tetapi juga sebagai perjuangan moral dan spiritual. 
Qutb menekankan bahwa jihad dalam Al-Qur'an adalah usaha untuk menegakkan keadilan 
dan kebenaran, serta untuk membersihkan diri dari keburukan dan kejahatan. Jihad, menurut 
Qutb, melibatkan perjuangan dalam memperbaiki diri dan masyarakat, serta menegakkan nilai-
nilai Islam, yang mencakup aspek moral, sosial, dan politik. Qutb juga menggarisbawahi 
bahwa jihad harus dilakukan dengan semangat pengabdian kepada Allah dan demi kebajikan 
umat manusia, bukan untuk kepentingan pribadi atau kelompok. Dalam konteks ini, ayat-ayat 
jihad mengajarkan umat Islam untuk berjuang dengan penuh ketulusan dan untuk melawan 
segala bentuk penindasan dan kezaliman, baik secara fisik maupun melalui perbaikan moral 
dan sosial. Oleh karena itu, jihad dalam pandangan Qutb adalah perjuangan yang 
multidimensional, yang mencakup aspek spiritual, moral, serta fisik, sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam yang menekankan kedamaian dan keadilan.25 

Dalam Al-Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra'i wa al-Ra'iyah karya Ibn Taymiyyah, ayat-
ayat jihad dijelaskan dalam konteks penerapan keadilan dalam hukum Islam, terutama dalam 
pengaturan hubungan antara penguasa dan rakyat. Ibn Taymiyyah menekankan bahwa jihad 
bukan sekadar tindakan fisik, melainkan juga melibatkan penerapan prinsip keadilan yang 
bersifat universal. Jihad dalam pandangannya adalah perjuangan untuk menegakkan keadilan 
dan melawan penindasan, dengan tujuan untuk melindungi hak-hak umat Islam dan menjaga 
kesejahteraan masyarakat.  

Ibn Taymiyyah juga berpendapat bahwa perang jihad hanya dibenarkan dalam kondisi 
tertentu yang jelas, misalnya dalam pembelaan diri terhadap penindasan atau ketika umat Islam 
menghadapi ancaman eksistensial. Prinsip utama dalam jihad adalah keadilan, yang berarti 
bahwa peperangan yang dilakukan harus berdasarkan alasan yang sah dan bukan untuk 
kepentingan pribadi atau kelompok tertentu. Jihad dalam perspektif Ibn Taymiyyah adalah 
suatu usaha untuk mempertahankan agama dan kebajikan, sambil menjaga moralitas dan 
menghindari penyalahgunaan kekuasaan.26 
 
 

 
24 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Bahr Al-Muhit, Cetakan ke-1 (Kairo: Dar al-Fikr, 1992), 188–190. 
25 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur'an, cet. ke-5 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2003), 345. 
26 Ibn Taymiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’i wa al-Ra’iyah, cet. Ke-3 (Riyadh: Dar Al-‘Alamiyyah, 

2001), 56. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 129 

STRATEGI DAKWAH 
Strategi dakwah adalah perencanaan atau metode yang digunakan untuk 

menyampaikan pesan Islam secara efektif kepada individu atau kelompok, dengan 
memperhatikan konteks zaman dan tempat. Dalam praktiknya, strategi dakwah mencakup 
pertimbangan terhadap kondisi sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat yang menjadi sasaran 
dakwah. Hal ini mencakup penggunaan berbagai media dakwah, seperti lisan, tulisan, dan 
teknologi modern seperti internet, yang memungkinkan pesan dakwah mencapai audiens yang 
lebih luas dan lebih bervariasi. Strategi dakwah perlu memperhatikan keragaman sosial budaya 
agar dapat mengoptimalkan hasil dakwah melalui pendekatan yang sesuai dengan konteks 
local.27 Strategi dakwah juga mencakup upaya dalam menyusun rangkaian kegiatan yang 
mendukung tujuan dakwah, seperti yang dijelaskan oleh Al-Bayanuni, yang menekankan 
pentingnya perencanaan untuk mencapai hasil dakwah yang efektif. Salah satu contoh strategi 
dakwah adalah penggunaan media sosial atau internet untuk menyebarkan pesan Islam, yang 
kini semakin relevan di era globalisasi. Dengan menggunakan teknologi ini, dakwah dapat 
menjangkau khalayak yang lebih luas, bahkan di luar batasan geografis tradisional, sehingga 
memberikan dampak yang lebih besar dalam menyebarkan ajaran Islam.28 

Dalam Strategi Dakwah dalam Islam, H. M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa 
strategi dakwah harus disesuaikan dengan kebutuhan zaman dan tempat agar pesan Islam 
dapat diterima dengan baik oleh masyarakat. Menurut Shihab, dakwah tidak hanya dilakukan 
dengan lisan atau ceramah, tetapi juga melalui pendekatan yang lebih personal dan 
kontekstual. Salah satu strategi yang dibahas adalah penggunaan pendekatan komunikasi yang 
efektif, di mana dakwah harus memperhatikan bahasa dan cara penyampaian yang relevan 
dengan audiens yang menjadi sasaran. Hal ini penting untuk menjembatani pemahaman dan 
meningkatkan penerimaan masyarakat terhadap ajaran Islam. Shihab juga menekankan 
pentingnya kesabaran, keikhlasan, dan pendekatan yang penuh kasih dalam dakwah. Sebagai 
contoh, dalam menghadapi perbedaan pandangan dalam masyarakat, seorang da’i harus 
bijaksana dalam menyampaikan pesan tanpa terkesan memaksa atau menghakimi. Dakwah 
yang efektif menurut Shihab adalah dakwah yang mengedepankan prinsip-prinsip kasih sayang 
dan kesabaran, serta memperhatikan kondisi sosial dan budaya audiens. Dengan demikian, 
dakwah dapat membawa perubahan positif yang lebih berkelanjutan.29 

Dalam bukunya Dakwah Kontemporer dan Metodologi Islam, M. Dawam Rahardjo 
mengemukakan bahwa strategi dakwah harus didasarkan pada pemahaman konteks sosial dan 
budaya masyarakat yang menjadi sasaran. Menurut Rahardjo, dakwah kontemporer harus 
melibatkan metodologi yang tidak hanya mengedepankan aspek kognitif tetapi juga afektif dan 
konatif, yaitu mengajak audiens untuk berpartisipasi dalam perubahan sosial yang lebih baik 
melalui ajaran Islam. Salah satu strategi yang disarankan adalah pemanfaatan berbagai media 
komunikasi, baik itu lisan, tulisan, maupun teknologi modern, untuk menyampaikan pesan 
dakwah secara lebih efektif. Selain itu, Rahardjo juga menekankan pentingnya pendekatan 
yang fleksibel dan adaptif. Dakwah tidak bisa dilakukan dengan cara yang kaku, melainkan 
harus mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. Misalnya, 
dalam menghadapi tantangan sosial seperti globalisasi, perubahan nilai, atau pergeseran 
paradigma keagamaan, seorang dai harus mampu menyampaikan pesan Islam dengan cara 
yang relevan dan tidak terbatas hanya pada metode tradisional. Strategi dakwah yang efektif, 
menurut Rahardjo, adalah yang mampu menjembatani nilai-nilai Islam dengan tantangan 
zaman, sehingga dakwah dapat diterima oleh masyarakat secara luas.30 

 

 
27 Acep Aripudin, Strategi Dakwah: Pendekatan dan Aplikasi dalam Konteks Sosial Budaya (Jakarta: Pustaka Pelajar, 

2014), 115-117. 
28 Al-Bayanuni, Strategi Dakwah dalam Era Modern (Jakarta: Al-Maktabah, 2015), 85-87. 
29 H. M. Quraish Shihab, Strategi Dakwah dalam Islam (Jakarta: Mizan, 2011), 115-117. 
30 M. Dawam Rahardjo, Dakwah Kontemporer dan Metodologi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 56-59. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

130 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

KESIMPULAN 
Analisis Fiqh Tanzil dalam Ayat-Ayat Jihad. Fiqh Tanzil, dalam konteks ayat-ayat 

jihad, berfokus pada penerapan hukum Islam berdasarkan pemahaman mendalam terhadap 
teks Al-Qur’an dan hadis dengan tetap mempertimbangkan maqashid al-shariah (tujuan syariah). 
Pendekatan ini penting karena ayat-ayat jihad sering kali dipahami secara tekstual tanpa 
memperhatikan konteks pewahyuannya (asbab al-nuzul). Sebagai contoh, Yusuf Al-Qaradawi 
dalam Fiqh Al-Jihad menekankan bahwa ayat-ayat jihad tidak boleh digunakan untuk 
melegitimasi kekerasan tanpa alasan syar’i yang jelas. Sebaliknya, ayat-ayat ini harus dipahami 
sebagai bagian dari strategi Islam dalam mempertahankan keadilan dan menghindari 
kezaliman, sesuai dengan konteks sejarah dan sosial di masa kenabian.31 

Lebih jauh, analisis Fiqh Tanzil terhadap ayat-ayat jihad menuntut perhatian pada tafsir 
dan asbab al-nuzul untuk menghindari generalisasi hukum yang tidak tepat. Abu Hayyan Al-
Andalusi dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit mengulas bahwa beberapa ayat jihad, seperti QS. Al-
Baqarah: 190, menegaskan pentingnya batasan dalam berperang, yaitu larangan melakukan 
agresi. Tafsir ini menunjukkan bahwa jihad tidak hanya tentang perjuangan fisik, tetapi juga 
terkait dengan upaya mempertahankan kebenaran dengan cara yang adil dan proporsional. 
Pendekatan ini relevan untuk menghindari penyalahgunaan konsep jihad dalam konteks 
kekinian.32 

Selain itu, Fiqh Tanzil membantu menjelaskan perubahan strategi dalam jihad yang 
tercermin dalam Al-Qur’an. Misalnya, ayat-ayat jihad yang turun di Makkah memiliki fokus 
berbeda dibandingkan dengan ayat-ayat yang turun di Madinah. Sayyid Qutb dalam Fi Zilal 
Al-Qur'an menyoroti bahwa ayat-ayat Makkah lebih menekankan pada perjuangan spiritual 
dan moral, sementara ayat-ayat Madinah mulai berbicara tentang aspek militer dalam konteks 
pertahanan komunitas Muslim. Analisis ini menunjukkan bahwa penerapan ayat-ayat jihad 
harus memperhatikan dinamika sosial, politik, dan kebutuhan masyarakat yang relevan dengan 
prinsip-prinsip keadilan Islam.33 

Contoh Ayat Al-Qur’an tentang Jihad dan Analisis dengan Pendekatan Fiqh Tanzil, 
yaitu Surah Al-Baqarah, ayat 190: 

بُّ الْم عْتَدِيْنَ اِنَّ اللَّٰ   الَّذِيْنَ ي  قَاتلِ وْنَك مْ وَلََ تَ عْتَد وْا  وَقاَتلِ وْا فيْ سَبِيْلِ اللِّٰ    لََ يُِ 
“Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamu, tetapi jangan melampaui batas. 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas.” 
Analisis dengan Pendekatan Fiqh Tanzil: Pendekatan Fiqh Tanzil menuntut 

pemahaman ayat berdasarkan konteks historis saat ayat tersebut diturunkan. Surah Al-Baqarah 
ayat 190 diturunkan dalam situasi khusus, yaitu pada periode Madinah, ketika kaum Muslim 
menghadapi ancaman fisik dari kaum Quraisy yang terus memusuhi Islam bahkan setelah 
perjanjian damai. Ayat ini memberikan izin kepada kaum Muslim untuk mempertahankan diri 
secara sah, tetapi dengan ketentuan tidak melampaui batas seperti menyerang pihak yang tidak 
terlibat perang atau melakukan tindakan kezaliman. 

Menurut Yusuf Al-Qaradawi, ayat ini menunjukkan prinsip dasar jihad dalam Islam, 
yaitu untuk mempertahankan hak dan melindungi keadilan tanpa melibatkan tindakan 
kekerasan yang tidak sah. Dalam kerangka Fiqh Tanzil, ayat ini juga mengatur etika perang, di 
mana kaum Muslim dilarang menyerang lebih dulu kecuali jika diserang terlebih dahulu.34 

 
 
 

 
31 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke- 2 (Beirut: Dar Al-Kutub 

Al-Ilmiyyah, 2013), 45–50. 
32 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Bahr Al-Muhit, Cetakan ke-1 (Kairo: Dar Al-Fikr, 1992), 188–190. 
33Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur'an, cet. Ke-5 (Kairo: Dar Al-Syuruq, 2003), 345. 
34 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke--2 (Beirut: Dar Al-Kutub 

Al-‘Ilmiyyah, 2013), 45–50. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 131 

Abu Hayyan Al-Andalusi dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit menyebutkan bahwa ayat ini 
menegaskan pentingnya proporsionalitas dalam jihad. Tindakan melampaui batas dapat 
mencakup pembunuhan terhadap non-kombatan, penghancuran lingkungan, atau penggunaan 
kekuatan yang berlebihan. Ini menunjukkan bahwa jihad dalam Islam tidak pernah 
dimaksudkan untuk agresi, tetapi untuk perlindungan.35 

Kesimpulan Fiqh Tanzil pada Ayat Ini: Pendekatan Fiqh Tanzil memberikan 
pemahaman mendalam bahwa ayat ini memiliki konteks spesifik pada masa Nabi, yaitu perang 
defensif. Namun, nilai-nilainya tetap relevan untuk diterapkan dalam konteks modern, seperti 
menjaga prinsip keadilan dalam hubungan internasional dan menghindari tindakan 
ekstremisme. 

 
Tabel di bawah ini menjelaskan secara ringkas bagaimana pendekatan fiqh Tanzil: 

 

Aspek Penjelasan 

Makna Jihad 

Jihad berasal dari kata jahada, yang berarti berjuang atau 
bersungguh-sungguh. Dalam Al-Qur’an, jihad mencakup 
perjuangan spiritual, moral, dan fisik untuk mempertahankan 
keadilan dan kebenaran.36 

Konsep Asbab Al-Nuzul 

Fiqh Tanzil menganalisis konteks pewahyuan ayat-ayat jihad, 
seperti QS. Al-Baqarah: 190, yang menekankan pentingnya 
keadilan dan larangan agresi. Hal ini menunjukkan bahwa 
jihad memiliki batasan moral.37 

Fokus Makkah vs. 
Madinah 

Ayat-ayat jihad di Makkah lebih menekankan perjuangan 
spiritual dan moral, sementara di Madinah ayat-ayat tersebut 
berbicara tentang aspek militer dalam konteks pertahanan 
komunitas Muslim.38 

Relevansi dengan 
Maqashid Al-Shariah 

Jihad harus diterapkan dengan mempertimbangkan maqashid 
al-shariah, yaitu perlindungan jiwa, agama, dan keadilan, 
sehingga mencegah penyalahgunaan konsep jihad di era 
modern.39 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
35 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Bahr Al-Muhit, cet. Ke-1 (Kairo: Dar Al-Fikr, 1992), 188–190. 
36 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad, 2013, 45–50. 
37 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Bahr Al-Muhit, 1992, 188–190. 
38 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an, 2003, 345. 
39 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad, 2013, 47–50. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

132 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

1) Penerapan Fiqh Waqi’ dalam Konteks Zaman dan Tempat dalam Konteks Ayat-ayat Jihad 
a. Prinsip Pemahaman Kontekstual 

Fiqh Waqi’ adalah metode dalam ilmu fikih yang menekankan pemahaman 
mendalam terhadap situasi dan kondisi yang dihadapi masyarakat. Dalam konteks ayat-ayat 
jihad, prinsip ini mengajarkan agar hukum Islam diterapkan dengan mempertimbangkan 
realitas sosial, budaya, dan politik yang relevan. Yusuf Al-Qaradawi dalam Fiqh al-Jihad 
menegaskan bahwa jihad harus dipahami secara komprehensif, termasuk bentuk-bentuk 
perjuangan non-kekerasan, seperti perjuangan intelektual, ekonomi, dan sosial, yang 
relevan dalam konteks modern. Hal ini menunjukkan bahwa jihad tidak selalu bermakna 
perang fisik, tetapi dapat berupa upaya memperbaiki masyarakat melalui pendidikan dan 
dialog.40  

b. Perubahan Makna Jihad dalam Sejarah 
Pada masa Nabi Muhammad, ayat-ayat jihad sering kali merespons situasi tertentu, 

seperti ancaman eksternal terhadap komunitas Muslim. Ibn Taymiyyah dalam Al-Siyasah 
al-Syar’iyyah menjelaskan bahwa jihad pada zaman Nabi memiliki dimensi strategis untuk 
melindungi umat Islam dari agresi musuh dan untuk menciptakan stabilitas sosial-politik. 
Namun, dalam kondisi modern, jihad harus diarahkan untuk menghadapi tantangan baru 
seperti kejahatan ekonomi, kerusakan moral, dan konflik ideologi. Oleh karena itu, 
penerapan Fiqh Waqi’ membantu umat Islam menyesuaikan strategi mereka sesuai dengan 
kebutuhan zaman.41  
c. Relevansi Ayat Jihad di Era Kontemporer: 

Dalam era globalisasi, konsep jihad lebih relevan ketika dikaitkan dengan 
perjuangan untuk mencapai keadilan sosial dan kesetaraan ekonomi. Wahbah Az-Zuhaili 
dalam Fiqh al-Islami wa Adillatuhu menggarisbawahi pentingnya pendekatan fleksibel dalam 
penerapan hukum Islam, termasuk jihad, agar dapat menjawab tantangan modern tanpa 
melanggar prinsip-prinsip syariat. Ayat-ayat jihad, jika diterapkan tanpa pemahaman 
konteks, dapat disalahgunakan untuk membenarkan tindakan ekstremis. Namun, dengan 
Fiqh Waqi’, jihad difokuskan pada pencapaian kemaslahatan melalui cara-cara yang damai 
dan produktif.42  

d. Penyesuaian dengan Maqashid al-Shariah 
Fiqh Waqi’ juga membantu dalam memastikan bahwa jihad yang dilakukan sesuai 

dengan maqashid al-shariah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Yusuf Al-
Qaradawi menekankan bahwa jihad harus mengedepankan keadilan dan tidak boleh 
digunakan untuk mendukung kepentingan politik yang merugikan umat. Dalam kondisi 
damai, jihad dapat diarahkan untuk pengembangan ilmu pengetahuan, pengentasan 
kemiskinan, dan peningkatan kualitas hidup masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan 
penerapan ayat-ayat jihad yang lebih relevan dan kontekstual dalam kehidupan modern.43  

 
 
 
 
 
 
 

 
40 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh al-Jihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. 2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-

Ilmiyyah, 2013), 47–57. 
41 Ibn Taymiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’i wa al-Ra’iyah, cet. 3 (Riyadh: Dar Al-‘Alamiyyah, 2001), 

56–60. 
42 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, cet. 4 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 2004), 89–92. 
43 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh al-Jihad., 47–57. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 133 

Berikut ini contoh Ayat Al-Qur’an tentang Jihad dan Analisis dengan Pendekatan 
Fiqh Waqi’ Surah At-Taubah ayat 5: 

فاَِنْ تََب  وْا وَاقَاَم وا    قْ ع د وْا لََ مْ ك لَّ مَرْصَد   فاَِذَا انْسَلَخَ الََْشْه ر  الْح ر م  فاَقْ ت  ل وا الْم شْركِِيَْْ حَيْث  وَجَدْتُُّّ وْه مْ وَخ ذ وْه مْ وَاحْص ر وْه مْ وَا
لَه مْ  تَ و ا الزَّكٰ وةَ وَاٰ الصَّلٰ     غَف وْرٌ رَّحِيْمٌ اِنَّ اللَّٰ  وةَ فَخَلُّوْا سَبِي ْ

Artinya: “Kemudian apabila telah habis bulan-bulan Haram itu, maka bunuhlah orang-orang 
musyrik di mana saja kamu jumpai mereka, dan tangkaplah mereka, kepunglah mereka, dan duduklah 
di tempat pengintai di setiap penjuru. Jika mereka bertaubat, mendirikan salat, dan menunaikan zakat, 
maka berilah kebebasan kepada mereka untuk berjalan. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi 
Maha Penyayang.” 
e. Analisis dengan Pendekatan Fiqh Waqi’: 

Pendekatan Fiqh Waqi’ mengkaji ayat-ayat jihad dalam konteks realitas sosial dan 
sejarah saat ayat tersebut diturunkan. Surah At-Tawbah ayat 5 ini diturunkan pada periode 
Madinah, ketika kaum Muslim sedang terlibat dalam konflik dengan kelompok-kelompok 
musyrik yang tidak hanya menyerang mereka tetapi juga melanggar perjanjian damai. Ayat 
ini berbicara tentang langkah-langkah yang harus diambil ketika masa pelanggaran 
perjanjian berakhir dan keadaan perang sudah tidak bisa dihindari lagi. Menurut al-
Qaradawi dalam Fiqh Al-Jihad, ayat ini menunjukkan bahwa jihad dalam Islam tidak 
dimaksudkan untuk agresi atau pembunuhan tanpa alasan, tetapi lebih kepada hak 
mempertahankan diri ketika perjanjian dihianati.  

Di era modern, Fiqh Waqi’ menyarankan bahwa penerapan prinsip ini harus 
didasarkan pada hukum internasional yang mengatur konflik bersenjata, seperti konvensi 
Jenewa, yang menekankan perlindungan terhadap non-kombatan dan batasan-batasan 
kekerasan.44 Sementara itu, dalam kajian Fiqh Waqi’ yang dilakukan oleh Muhammad al-
Ghazali dalam Fiqh Waqi’ dan Aplikasinya dalam Dakwah, dia menekankan bahwa walaupun 
ayat ini memberi izin untuk berperang, konteks zaman sekarang harus mempertimbangkan 
perkembangan hak asasi manusia dan norma internasional yang melarang kekerasan tanpa 
alasan yang sah. Di dunia kontemporer, konflik internasional harus melalui proses 
diplomasi dan mekanisme hukum internasional, bukan lagi perang terbuka antar negara 
tanpa tujuan jelas.45 Kesimpulan Fiqh Waqi’ pada Ayat ini, pendekatan Fiqh Waqi’ 
menekankan pentingnya memahami kondisi sosial, politik, dan hukum internasional ketika 
menerapkan ayat jihad ini di zaman modern. Ayat ini seharusnya tidak digunakan sebagai 
justifikasi untuk kekerasan yang tidak terkendali, tetapi harus dipahami dalam kerangka 
prinsip-prinsip keadilan dan kemanusiaan yang relevan dengan situasi kontemporer. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
44 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. 2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-

‘Ilmiyyah, 2013), 103. 
45 Muhammad al-Ghazali, Fiqh Waqi’ dan Aplikasinya dalam Dakwah, cet. Ke-1 (Kairo: Dar al-Ilmiyyah, 1999), 

92. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

134 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

2. Integrasi Fiqh Ma’aalat dalam Penyampaian Ayat-Ayat Jihad 
a) Perspektif Sosial-Ekonomi dalam Ayat Jihad 

Fiqh Ma’aalat, sebagai cabang fikih yang membahas hukum-hukum interaksi 
manusia, memiliki peran penting dalam memberikan konteks sosial-ekonomi pada 
ayat-ayat jihad. Menurut Wahbah Az-Zuhaili, jihad dapat mencakup perjuangan 
ekonomi, seperti mendukung keadilan dalam distribusi kekayaan dan menentang 
penindasan ekonomi. Hal ini sejalan dengan maqashid syariah, yang berupaya menjaga 
harta dan meningkatkan kesejahteraan umat. Dalam kaitannya dengan ayat-ayat jihad, 
penyampaian pesan ini harus diarahkan pada upaya memperbaiki sistem sosial-
ekonomi yang adil dan berkelanjutan.46  
b) Jihad sebagai Upaya Pembebasan Ekonomi 

Integrasi Fiqh Ma’aalat dalam ayat-ayat jihad juga dapat dilihat dalam konteks 
pembebasan dari penjajahan ekonomi. Yusuf Al-Qaradawi menekankan bahwa jihad 
tidak hanya berarti perang fisik, tetapi juga melawan ketidakadilan struktural yang 
menindas ekonomi masyarakat Muslim. Penyampaian ayat-ayat jihad dengan 
pendekatan ini dapat menginspirasi umat untuk berjuang secara damai melalui 
peningkatan kapasitas ekonomi dan melawan eksploitasi yang menghambat 
pembangunan umat Islam.47  
c) Kontribusi Ma’aalat dalam Pengelolaan Konflik 

Fiqh Ma’aalat juga memberikan panduan dalam pengelolaan konflik melalui 
pendekatan yang mengedepankan keadilan dan kompromi. Dalam ayat-ayat jihad, 
terdapat nilai-nilai yang mendorong penyelesaian sengketa secara damai jika 
memungkinkan. Sayyid Qutb dalam Fi Zilal al-Qur’an menyebutkan bahwa jihad harus 
mempertimbangkan dampaknya pada masyarakat luas, termasuk aspek ekonomi dan 
sosial. Dalam penerapannya, Fiqh Ma’aalat mengajarkan bahwa perjuangan harus 
mengutamakan perdamaian dan kesejahteraan umat.48  
d) Membentuk Narasi Jihad yang Humanis 

Integrasi Fiqh Ma’aalat juga membantu membentuk narasi jihad yang lebih 
humanis, dengan fokus pada peningkatan kualitas hidup umat manusia. Abu Hayyan 
Al-Andalusi menekankan dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit bahwa jihad harus dipahami 
sebagai bagian dari upaya mewujudkan maslahat umum, termasuk dalam hal ekonomi 
dan interaksi sosial. Dengan menyampaikan ayat-ayat jihad melalui pendekatan Fiqh 
Ma’aalat, dakwah dapat mendorong umat untuk melihat jihad sebagai alat untuk 
memberdayakan masyarakat dan menciptakan perdamaian.49 Berikut ini adalah contoh 
Ayat Al-Qur’an tentang Jihad yang dinalisis dengan pendekatan Fiqh Ma’aalat: Surah 
Al-Hajj, ayat 39-40. 

انَْ ي َّق وْل وْا    الَّذِيْنَ ا خْرجِ وْا مِنْ دِيََرهِِمْ بِغَيِْْ حَقّ  اِلََّا ࣙ ۝٣ ى نَصْرهِِمْ لَقَدِيْ رٌ   عَلٰ وَاِنَّ اللَّٰ   ا ذِنَ للَِّذِيْنَ ي  قَاتَ ل وْنَ بِانََّّ مْ ظ لِم وْا  
اللّٰ    اللِّٰ  رَب ُّنَا  دَفْع   وَّصَلَوٰ وَلَوْلََ  وَبيَِعٌ  صَوَامِع   لََّ دِّمَتْ  ببَِ عْض   بَ عْضَه مْ  النَّاسَ  وَّمَسٰ   اللِّٰ تٌ  اسْم   هَا  فِي ْ ي ذْكَر      كَثِيْْاً  جِد  

 ۝٤٠  لَقَوِيٌّ عَزيِْ زٌ اِنَّ اللَّٰ  ۗ  ٗ   مَنْ ي َّنْص ر ه وَليََ نْص رَنَّ اللّٰ  
Artinya: “Telah diizinkan bagi orang-orang yang diperangi karena sesungguhnya mereka 

telah dianiaya, dan sesungguhnya Allah Maha Kuasa untuk memberi kemenangan kepada mereka. 
(Yaitu) orang-orang yang diusir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang benar, kecuali 
karena mereka berkata: ‘Tuhan kami adalah Allah.’ Dan sekiranya Allah tidak mendorong 
sebagian manusia untuk melawan sebagian yang lain, niscaya bumi ini telah rusak. Tetapi Allah 
mempunyai karunia terhadap semesta alam.” 

 

 
46 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, cet. Ke-4 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 2004), 112–115. 
47 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh al-Jihad, cet. Ke-2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 2013), 59–63. 
48 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur’an, cet. Ke-5 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2003), 352. 
49 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Bahr Al-Muhit, cet. Ke-1 (Kairo: Dar al-Fikr, 1992), 192. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 135 

e) Analisis dengan Pendekatan Fiqh Ma’aalat 
Pendekatan Fiqh Ma’aalat berfokus pada hubungan sosial dan transaksi antar individu 

dalam masyarakat, dan dalam hal ini, bagaimana hukum Islam mengatur interaksi dalam 
konteks konflik dan perang. Dalam konteks ayat Al-Hajj (22:39-40), meskipun ayat ini 
menyentuh topik peperangan, ia juga memberikan landasan penting mengenai hak-hak 
individu dalam masyarakat, khususnya hak untuk mempertahankan diri dari penindasan dan 
penganiayaan. Menurut Sayyid Qutb dalam Fi Zilal al-Qur'an, ayat ini menunjukkan bahwa 
perang dibolehkan hanya dalam konteks pembelaan diri dan keadilan, yang merupakan prinsip 
dasar dalam Fiqh Ma’aalat. Perang tidak dimaksudkan untuk ekspansi atau untuk menindas 
pihak lain, melainkan untuk mempertahankan hak hidup dan kebebasan berkeyakinan. Dalam 
konteks ini, Fiqh Ma’aalat menuntut bahwa hubungan antar individu harus dilandasi pada 
keadilan dan penghormatan terhadap hak-hak asasi manusia, serta pemeliharaan keseimbangan 
sosial.50  

Sejalan dengan pemikiran ini, menurut Wahbah al-Zuhayli dalam Fiqh al-Islam 
wa Adillatuh, pendekatan Fiqh Ma’aalat terhadap jihad menekankan pentingnya tujuan 
moral yang lebih tinggi dalam interaksi sosial, seperti kedamaian dan kesejahteraan 
bersama. Jihad dalam konteks ini tidak dapat dipisahkan dari keadilan sosial dan 
perlindungan terhadap hak-hak individu dalam masyarakat, termasuk hak untuk hidup 
tanpa penindasan. Oleh karena itu, penerapan prinsip jihad dalam Fiqh Ma’aalat harus 
mencakup pertimbangan untuk tidak menganiaya orang lain dan untuk selalu berupaya 
menjaga kesejahteraan masyarakat.51  

Kesimpulan Fiqh Ma’aalat pada Ayat Ini: Pendekatan Fiqh Ma’aalat terhadap 
ayat Al-Hajj ini menekankan bahwa jihad harus dipahami sebagai upaya untuk 
menegakkan keadilan dan membela hak-hak dasar individu dari penindasan dan 
penganiayaan. Jihad tidak boleh digunakan sebagai justifikasi untuk kekerasan yang 
tidak terkendali atau untuk melanggar hak-hak orang lain. Dalam konteks ini, 
hubungan antar individu dalam masyarakat harus selalu didasarkan pada prinsip-
prinsip keadilan dan penghormatan terhadap martabat setiap orang. 

3. Implikasi dari Integrasi Ketiga Pendekatan Fiqh dalam Dakwah 
Integrasi antara Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat dalam strategi dakwah 

mencerminkan pendekatan holistik dalam menyampaikan pesan Islam yang relevan dan 
aplikatif sesuai dengan konteks zaman dan tempat. Fiqh Tanzil, yang berfokus pada 
penerapan hukum berdasarkan dalil-dalil Al-Qur’an dan hadis, menekankan pentingnya 
pemahaman mendalam terhadap teks. Dalam konteks dakwah, pendekatan ini 
memberikan landasan normatif yang kuat untuk menyampaikan nilai-nilai Islam. Sebagai 
contoh, Yusuf Al-Qaradawi dalam Fiqh Al-Jihad menyoroti bagaimana pemahaman ayat-
ayat jihad membutuhkan perhatian terhadap maksud dan tujuan syariah (maqashid al-
shariah), agar hukum dapat diterapkan secara tepat.52  

Di sisi lain, Fiqh Waqi’ memperkaya dakwah dengan pemahaman konteks sosial, 
budaya, dan perubahan zaman. Pendekatan ini memungkinkan pendakwah untuk 
mengaitkan pesan Islam dengan realitas kehidupan masyarakat. Menurut Wahbah Az-
Zuhaili, pemahaman terhadap situasi aktual membantu menjembatani relevansi antara 
hukum syariat dan kebutuhan masyarakat modern.53  

 
 
 

 
50 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur'an, cet. Ke-5 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2003), 233. 
51 Wahbah al-Zuhayli, Fiqh al-Islam wa Adillatuh, cet. Ke-4 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), 513. 
52 Yusuf Al-Qaradawi, Fiqh Al-Jihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke-2 (Beirut: Dar Al-Kutub 

Al-Ilmiyyah, 2013), 45–50. 
53 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1985), 189. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

136 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Sementara itu, Fiqh Ma’aalat melengkapi strategi dakwah dengan mengatur 
interaksi sosial dan transaksi ekonomi berdasarkan prinsip keadilan dan kemaslahatan. 
Abu Zahrah dalam Usul Al-Fiqh menyatakan bahwa fiqh ma’aalat berperan dalam menjaga 
harmoni hubungan antarindividu melalui penerapan hukum yang adaptif terhadap 
dinamika sosial.54 

Integrasi ketiga pendekatan ini menciptakan strategi dakwah yang tidak hanya 
normatif tetapi juga kontekstual. Dalam dakwah kontemporer, kombinasi ini dapat 
diterapkan melalui penggunaan media digital untuk menyampaikan pesan yang berbasis 
teks agama (Fiqh Tanzil), relevan dengan kondisi audiens (Fiqh Waqi’), dan memberikan 
solusi praktis dalam kehidupan sehari-hari (Fiqh Ma’aalat). Hal ini menjadikan dakwah 
lebih inklusif dan efektif dalam menjangkau masyarakat yang beragam. 

 Secara singkat integrasi ketiga pendekatan fiqh dalam dakwah, yaitu: Fiqh Tanzil, 
Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat, dapat dilihat sebagai berikut: 

 
 

 

 
Berikut adalah penjelasan tentang analisis salah satu ayat Al-Qur’an terkait jihad 

dengan menggunakan pendekatan Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat, yang 
disajikan dalam bentuk tabel, yaitu QS. Surah At-Taubah, ayat 60. Ayat ini sering dikaitkan 
dengan jihad dalam konteks fi sabilillah (di jalan Allah), yang mencakup segala upaya, 
termasuk jihad, untuk kemaslahatan umat. 

اَ الصَّدَقٰ  هَا وَالْم ؤَلَّفَةِ ق  ل وْبُ  مْ وَفِِ الرقِّاَبِ وَالْغٰ كِيِْْ وَالْعٰ ءِ وَالْمَسٰ ت  للِْف قَراَ  اِنمَّ فَريِْضَةً     وَابْنِ السَّبِيْلِ  رمِِيَْْ وَفيْ سَبِيْلِ اللِّٰ مِلِيَْْ عَلَي ْ
  ِ    عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ وَاللّٰ    مِّنَ اللّٰ

Artinya: “Sesungguhnya zakat-zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang 
miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu’allaf yang dibujuk hatinya, untuk memerdekakan hamba 
sahaya, orang-orang yang berutang, untuk jalan Allah, dan untuk mereka yang sedang dalam 
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah. Allah Maha Mengetahui lagi Maha 
Bijaksana.” 

 
 
 
 
 
 

 
54 Muhammad Abu Zahrah, Usul Al-Fiqh (Kairo: Dar Al-Fikr Al-Arabi, 1997), 155. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 137 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

138 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

KESIMPULAN 
Artikel ini “The Integration of Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, and Fiqh Ma’aalat in Da’wah: 

A Case Study on Jihad Verses in Islamic Preaching” menyimpulkan pentingnya kombinasi 
tiga pendekatan fiqh dalam strategi dakwah, khususnya untuk menjelaskan ayat-ayat 
jihad. Hasil studi ini merangkum tiga poin utama yang menjawab rumusan masalah: 
1. Kurangnya Integrasi Pendekatan Fiqh 

Ketidakselarasan antara fiqh tanzil, fiqh waqi’, dan fiqh ma’aalat telah menyebabkan 
dakwah menjadi kurang efektif dalam menjelaskan ayat-ayat jihad. Fiqh tanzil yang 
menekankan pada pemahaman literal teks memerlukan pelengkap berupa fiqh waqi’ 
untuk memastikan penerapan hukum sesuai dengan realitas modern. Selain itu, fiqh 
ma’aalat memperkaya konteks sosial dalam dakwah dengan menekankan hubungan 
antar individu yang harmonis. Integrasi ini sangat penting agar dakwah dapat 
menjawab tantangan masa kini, tanpa menyimpang dari prinsip-prinsip syar’i. 
2. Penyampaian yang Tidak Kontekstual 

Ayat-ayat jihad yang disampaikan tanpa mempertimbangkan konteks zaman dan 
tempat dapat memicu kesalahpahaman, baik di kalangan Muslim maupun non-Muslim. 
Studi ini menyoroti bahwa jihad dalam Al-Qur’an mencakup dimensi moral, spiritual, 
dan sosial, yang harus dijelaskan secara menyeluruh. Dengan pendekatan integratif, 
ayat-ayat jihad dapat dipahami sebagai upaya mempertahankan keadilan dan kebenaran 
sesuai dengan situasi dan tantangan zaman, bukan sebagai seruan untuk kekerasan. 
3. Strategi Dakwah yang Tidak Relevan 

Strategi dakwah yang tidak relevan dengan konteks modern dapat menyebabkan 
pesan Islam menjadi kurang diterima. Studi ini menunjukkan bahwa kombinasi tiga 
pendekatan fiqh mampu menghasilkan strategi dakwah yang lebih komprehensif. 
Dengan menggunakan teknologi modern, seperti media sosial, dakwah dapat 
menjangkau audiens yang lebih luas, termasuk di wilayah geografis yang jauh. Selain itu, 
pesan-pesan ayat jihad dapat disampaikan dengan menekankan aspek keadilan, 
kemanusiaan, dan relevansi dalam kehidupan sehari-hari. 

Keseluruhan penelitian ini menegaskan bahwa integrasi fiqh tanzil, fiqh waqi’, dan 
fiqh ma’aalat tidak hanya meningkatkan efektivitas dakwah tetapi juga mencegah 
kesalahpahaman yang dapat berdampak negatif pada hubungan sosial dan antaragama. 
Pendekatan ini memberikan model dakwah yang adaptif, kontekstual, dan tetap 
berpegang teguh pada prinsip syariah. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:  

[Fiqh Tanzil, Fiqh Waqi’, dan Fiqh Ma’aalat: Kajian Fiqh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad] 139 

REFERENSI 
Ad-Dimasyqi, Ibn Rajab, Jami' al-'Ulum wa al-Hikam, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1998. 
Al-Balagh, Sayyid, Fiqh al-Da‘wah ila Allah, Cairo: Maktabah Wahbah, 1995. 
Al-Bugha, Mustafa, Fiqh al-Muamalat al-Maliyah, Damascus: Dar al-Qalam, 1990. 
Al-Ghazali, Abu Hamid, Al-Mustasfa fi Ilm al-Usul, Cairo: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 

1994. 
Al-Khin, Mustafa, Musthafa al-Bugha, dan Ali Asy-Syarbaji, Fiqh Manhaji, Beirut: Dar 

al-Qalam, 1989. 
Al-Khudairi, Ibrahim, Fiqh as-Seerah Nabawiyah, Riyadh: Dar as-Salam, 2006. 
Al-Mawardi, Abu al-Hasan, Adab al-Dunya wa al-Din, Cairo: Dar al-Hadith, 2002. 
Al-Qaradawi, Yusuf, Fiqh al-Awlawiyyat, Cairo: Maktabah Wahbah, 1995. 
Al-Qaradawi, Yusuf, Fiqh al-Maqasid, Beirut: Dar al-Fikr, 2006. 
Al-Qaradawi, Yusuf, Fiqh al-Muamalat al-Maliyah, Beirut: Dar al-Risalah, 2009. 
Al-Qaradawi, Yusuf, Fiqh az-Zakah, Beirut: Dar al-Risalah, 2000. 
Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad, Al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur'an, Cairo: Dar al-Kutub, 

1964. 
Al-Raysuni, Ahmad, Nazariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Shatibi, Casablanca: Dar al-

Nafa'is, 1995. 
Al-Saadi, Abd al-Rahman, Fiqh Tanzil al-Nusus ‘ala al-Waqi‘, Riyadh: Dar al-Ifta’, 2000. 
Al-Shatibi, Ibrahim Ibn Musa, Al-Muwafaqat, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997. 
Al-Tarifi, Abdul Aziz, Fiqh al-Da‘wah, Riyadh: Dar al-Turath, 2014. 
Alwani, Taha Jabir, “Towards a Fiqh for Minorities: Some Basic Reflections.” American 

Journal of Islamic Social Sciences, 1994. 
An-Nawawi, Yahya bin Sharaf, Riyadh al-Salihin, Beirut: Dar al-Fikr, 1988. 
Auda, Jasser, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, London: 

IIIT, 2008. 
Bennabi, Malik, The Question of Ideas in the Muslim World, Kuala Lumpur: Islamic Book 

Trust, 1992. 
El-Gamal, Mahmoud, “Islamic Finance: Law, Economics, and Practice”, Islamic 

Economic Studies 2006. 
Esposito, John L, Islam: The Straight Path, Oxford University Press, 1991. 
Esposito, John L., dan Voll, John O, “Islam and Democracy”, Middle East Studies 

(1998). 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I‘lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin, Beirut: Dar al-Fikr, 

1973. 
Ibn Taymiyyah, Majmu’ al-Fatawa, Riyadh: Dar al-Wafa’, 2005. 
Kamali, Mohammad Hashim, “Maqasid al-Shari‘ah and Ijtihad as Instruments of 

Change in Islamic Law”, Islamic Studies Journal 2000. 
Kamali, Mohammad Hashim, “The Scope of Maslahah in Islamic Jurisprudence”, 

Islamic Studies Journal 1989. 
Kamali, Mohammad Hashim, Principles of Islamic Jurisprudence, Cambridge: Islamic Texts 

Society, 1991. 
Khalidi, Tarif, The Muslim Jesus: Sayings and Stories in Islamic Literature, Harvard University 

Press, 2001. 
Lewis, Bernard, The Middle East: A Brief History of the Last 2000 Years, Scribner, 1995. 
Nasr, Seyyed Hossein, Islamic Science: An Illustrated Study, World Wisdom, 2007. 
Qarni, Aidh Al, La Tahzan, Riyadh: Al-Obekan, 2003. 



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin 

140 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Ramadan, Tariq, Radical Reform: Islamic Ethics and Liberation, Oxford University Press, 
2009. 

Sardar, Ziauddin, Reading the Qur'an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam, 
Oxford University Press, 2011. 

Syed Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam, Kuala Lumpur: ISTAC, 
1995. 

Wahbah al-Zuhayli, Fiqh al-Islam wa Adillatuh, Damascus: Dar al-Fikr, 2008. 
Wahbah al-Zuhayli. Al-Fiqh al-Muqarin. Beirut: Dar al-Fikr, 1986. 
Yusuf, Abu Umar Faruq Ahmad, “The Role of Fiqh Muamalat in Islamic Finance 

Development”, Journal of Islamic Economics 2015. 
 


