MODERATION

Journal of Islamic Studies Review

MODERATION: Journal of Islamic Studies Review
Volume. 05, Number. 01, Maret 2025
p-ISSN: 2776-1193, e-ISSN: 2776-1517
Hlm: 121-140
Journal Home Page: http:/ /journal.adpetikisindo.or.id/index.php/moderation/index

FIQH TANZIL, FIQH WAQTI’, DAN FIQH MA’AALAT:
Kajian Figh pada Strategi Dakwah dalam Ayat-Ayat Jihad

Hayatuddin' | Agus Idwar Jumhadi’| Khaerudin® | Novel Bamukmin®
Rahmat Hidayat’ | Imam Saparudin®
Univeristas Islam As Syafiiyah Jakarta ="

mohay.attaly@gmail.com | Agusidwar.jumhadi@gmail | khaerudinbinsuhari@gmail.com
novelbamukmin.fpi@gmail.com | rahmat.coyat@gmail.com | imamsaparudin81@gmail.com

Abstract: This paper examines the integration of Figh Tanzil (understanding the divine texts), Figh Waqi’ (contextual
understanding of reality), and Figh Ma’aalat (consideration of consequences) as a strategic framework in Islamic preaching (da'wab),
particularly in understanding and conveying jibad verses. The study aims to demonstrate how the combination of these three
approaches can provide a comprebensive understanding of jibad verses, adapted to the context of time and place, while maintaining the
relevance of da'wab without compromising Islamic principles. Figh Tanzil serves as a theological foundation by interpreting primary
sources, such as the Qur'an and Hadith, to ensure the authenticity of the message. This approach gnarantees that the understanding of
Jthad verses remains within the framework of authentic Islamic teachings. Figh Waqi® emphasizes the importance of analyzing
contemporary social, cultural, and political realities, making da'walb more relevant to the needs and challenges of modern societies. By
deeply understanding the conditions of the audience, the message can be delivered contextually and effectively. Meanwhile, Figh
Ma’aalat evaluates the potential long-term impacts of preaching strategies, ensuring that the conveyed messages create maxinum
benefit while avoiding risks such as conflicts, misunderstandings, or radicalization. The study employs a case study approach,
analyzing specific jibad verses and their application in varions da'wab contexts. The findings reveal that this integrative approach is
effective in addressing the challenges of modern da'wab, particularly in multicnltural and mnltireligions environments. It also helps
communicate Islam as a religion that prioritiges peace, justice, and social harmony. The study concludes by emphasizing the
importance of training preachers to master these three approaches. By understanding local and global contexts and considering the
social, cultural, and political impacts of their messages, da'wab can become more effective, relevant, and meaningful in contemporary
times.

Keyword: Figh Tanzil, Figh Wagqi’, Figh Ma’aalat, Preaching Strategy, Jibad 1 erses

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jibad) 121



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

PENDAHULUAN

Ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an memiliki dimensi yang kompleks dan mendalam,
mencakup aspek teologis, spiritual, dan historis. Ayat-ayat ini sering kali dipahami sebagai
panduan dalam berjuang untuk menegakkan nilai-nilai kebenaran dan keadilan. Namun, dalam
konteks diskursus Islam kontemporer, pemahaman terhadap ayat-ayat jihad kerap menghadapi
tantangan besar, terutama akibat distorsi makna oleh kelompok tertentu. Quraish Shihab
menjelaskan bahwa jihad bukan sekadar peperangan fisik, tetapi juga perjuangan dalam
menegakkan nilai-nilai kebaikan sesuai dengan konteks zaman dan tempat. Oleh karena itu,
pengkajian ulang terhadap ayat-ayat jihad menjadi penting untuk mengembalikan esensi damai
dalam ajaran Islam.'

Salah satu tantangan utama dalam dakwah Islam saat ini adalah misinterpretasi
terhadap ayat-ayat jihad, yang sering kali digunakan sebagai justifikasi tindakan kekerasan. Hal
ini tidak hanya mencederai ajaran Islam, tetapi juga menciptakan persepsi negatif terhadap
agama ini. Menurut Esposito, salah tafsir terhadap jihad dapat terjadi karena minimnya
pemahaman terhadap konteks historis, sosial, dan politik di mana ayat tersebut diturunkan.
Dengan demikian, dakwah yang efektif memerlukan pendekatan yang mampu menjelaskan
konteks ayat-ayat jihad secara menyeluruh kepada masyarakat.”

Dalam menjawab tantangan ini, pendekatan integratif yang mengombinasikan Figh
Tanzil (pemahaman teks wahyu), Figh Waqi’ (pemahaman realitas), dan Figh Ma’aalat
(pertimbangan konsekuensi) menjadi relevan. Figh Tanzil memastikan keabsahan interpretasi
berdasarkan sumber utama Islam, sementara Figh Waqi’ memberikan panduan dalam
memahami kondisi sosial-politik kontemporer. Figh Ma’aalat melengkapi dengan
mempertimbangkan dampak jangka panjang dari strategi dakwah yang diterapkan. Kamali
menyebutkan bahwa pendekatan ini memungkinkan pengambilan keputusan yang lebih bijak
dalam menghadapi dinamika sosial modern.’

Selain itu, konteks masyarakat yang semakin plural dan multikultural menuntut
dakwah untuk mampu menjawab pertanyaan dan kekhawatiran masyarakat non-Muslim
maupun Muslim sendiri tentang konsep jihad. Dakwah yang hanya berfokus pada teks tanpa
mempertimbangkan realitas sosial dapat memunculkan ketegangan, bahkan konflik. Azra
menegaskan bahwa dakwah yang efektif harus mampu menjembatani ajaran teks dengan
realitas hidup yang dihadapi masyarakat modern’

Studi ini berupaya mengkaji penerapan integrasi antara ketiga pendekatan fikih
tersebut dalam menjelaskan ayat-ayat jihad. Dengan studi kasus ini, diharapkan dapat
dihasilkan model dakwah yang tidak hanya menjawab kebutuhan kontekstual masyarakat,
tetapl juga menegaskan prinsip-prinsip Islam yang mengedepankan keadilan, toleransi, dan
perdamaian. Integrasi pendekatan fikih ini diharapkan dapat menjadi solusi dalam menghadapi
kesalahpahaman terkait ayat-ayat jihad.

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini menawarkan kontribusi ilmiah untuk
memperkuat dakwah Islam di era modern. Selain menyediakan pemahaman yang lebih
mendalam terhadap ayat-ayat jihad, penelitian ini juga memberikan pedoman praktis bagi
pendakwah dalam menghadapi tantangan sosial, budaya, dan politik yang kompleks.
Harapannya, dakwah Islam dapat menjadi sarana yang membangun harmoni sosial dan
menjembatani perbedaan antarindividu maupun komunitas.

! Quraish Shihab, Tafsir A-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 457.

2 John L. Esposito, Unboly War: Terror in the Name of Islam (New York: Oxford University Press, 2002), 89.

3 Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), 142.

4 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Salah Memahami dan Mempraktikkan Agamanya (Bandung:
Mizan, 2015), 124.

122 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam makalah berjudul “The Integration of Figh
Tanzil, Figh Waqt’, and Figh Ma’aalat in Da’wah: A Case Study on Jihad Verses in Islamic
Preaching” mengadopsi pendekatan kualitatif deskriptif dengan analisis teks. Pendekatan
kualitatif deskriptif ini bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam fenomena yang
sedang diteliti, dalam hal ini bagaimana integrasi antara figh tanzil, figh waqi’, dan figh
ma’aalat dapat diterapkan dalam pemahaman dan penyampaian ayat-ayat jihad dalam dakwah.
Metode ini memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman yang lebih kaya dan
nuansa terhadap makna ayat-ayat jihad, serta relevansinya dalam konteks zaman dan tempat
saat ini.

Analisis teks merupakan langkah kunci dalam penelitian ini, yang melibatkan tafsir
terhadap ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an. Analisis ini tidak hanya berfokus pada pemahaman
literal teks, tetapi juga mempertimbangkan aspek historis, sosial, dan konteks turunnya wahyu.
Dalam konteks ini, penelitian ini menggabungkan pendekatan figh tanzil, yang berfokus pada
konteks historis turunnya wahyu, dengan figh waqi’ yang memperhitungkan kondisi
masyarakat kontemporer, dan figh ma’aalat yang mengkaji interaksi sosial dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengkaji teks Al-Qur’an secara
teoritis, tetapi juga melihat bagaimana teks tersebut dapat diterapkan dalam strategi dakwah di
zaman modern.’

Metode kualitatif deskriptif memungkinkan peneliti untuk menggali lebih dalam
berbagai interpretasi dari ayat-ayat jihad, dengan mengacu pada literatur figh dan tafsir yang
relevan. Pendekatan ini juga bertujuan untuk memberi solusi praktis bagi para da’i dalam
menyampaikan ayat-ayat jihad yang relevan dan kontekstual. Literatur yang digunakan dalam
penelitian ini mencakup buku-buku tafsir klasik dan modern, serta literatur figh yang
memberikan perspektif terkait penerapan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.’

5 Berg, Bruce L., Qualitative Research Methods for the Social Sciences, 8th ed. (Boston: Pearson, 2012), 45-67.
¢ Creswell, John W., Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches, 4th ed.
(Los Angeles: Sage, 2014), 93-114

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 123



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

PEMBAHASAN
Figh secara umum memiliki makna yang luas dalam kajian Islam. Secara etimologi,

kata figh berasal dari bahasa Arab “«%” yang berarti pemahaman mendalam atau pemahaman

yang benar tentang sesuatu, khususnya terkait hukum-hukum agama. Secara istilah, para ulama
memberikan definisi yang berbeda, namun memiliki substansi yang sama. Imam Abu Hanifah
mendefinisikan figh sebagai “pengetahuan tentang hak dan kewajiban seseorang” (wza rifatu an-
nafsi ma laha wa ma ‘alaiha), yang menunjukkan fokus figh pada aspek hubungan manusia
dengan Allah dan sesama manusia.’

Imam Syafi’i, dalam kitab _ArRisalah, menggambarkan figh sebagai ilmu yang
mempelajari hukum-hukum syar’i yang diambil dari dalil-dalil yang rinci (a/-abkam asy-syar’iyyah
al-amaliyyah bi adillatiha at-tafshiliyyah), menekankan metodologi dalam menggali hukum dari
sumber-sumbernya. Imam Syafi’i juga menyoroti pentingnya kesinambungan antara teks dan
konteks, di mana seorang mujtahid dituntut untuk memahami maksud Allah Swt dalam wahyu
secara mendalam, menghindari pendekatan literalistik yang dapat melahirkan kekeliruan dalam
penerapan hukum. Metodologi ini memberikan landasan intelektual untuk melakukan ijtihad
yang valid, sehingga hukum yang dihasilkan relevan dan dapat diaplikasikan sesuai kondisi
zaman dan tempat. Pendekatan Imam Syaft’i ini menjadi tonggak awal pengembangan disiplin
ilmu ushul figh, yang kemudian memberikan pengaruh besar dalam kerangka hukum Islam
secara menyeluruh.®

Secara praktis, figh mengacu pada pengambilan hukum dari sumber-sumber utama
Islam, yaitu Al-Qur’an dan Hadis, melalui metode ijtithad yang sistematis. Wahbah Az-Zuhaili
menjelaskan bahwa figh bertujuan untuk memberikan pedoman hidup kepada umat Islam
dengan menyeimbangkan antara keadilan dan kemaslahatan. Dalam konteks modern, figh
sering dikaitkan dengan dinamika sosial, ekonomi, dan politik, karena perkembangan zaman
memerlukan pembaruan pemahaman terhadap teks syar’i agar sesuai dengan realitas yang ada.
Pendekatan ini tercermin dalam karya-karya kontemporer seperti A/-Figh Al-Islami wa Adillatub
oleh Wahbah Az-Zuhaili, yang mengintegrasikan analisis klasik dan isu-isu kontemporer.”

Makalah ini membahas tiga ilmu figh yang saling terkait, yaitu: Figh Tanzil, Figh
Wagqt’, dan Figh Ma’aalat merupakan tiga pendekatan penting dalam ilmu figh yang memiliki
peran tersendiri dalam memahami dan menerapkan hukum Islam. Figh Tanzil menekankan
penurunan hukum dari dalil-dalil syar’i ke dalam konteks praktis, memastikan kesesuaian
antara teks wahyu dan penerapannya. Figh Waqi’ berfokus pada analisis realitas kontemporer,
yaitu memahami situasi dan kondisi masyarakat yang menjadi objek hukum agar hukum
tersebut relevan dan aplikatif. Sementara itu, Figh Ma’aalat berkaitan dengan aturan yang
mengatur hubungan antarindividu dalam berbagai aspek kehidupan, seperti ekonomi, sosial,
dan politik, dengan tujuan menciptakan keadilan dan kemaslahatan masyarakat. Ketiga
pendekatan ini saling melengkapi dalam memberikan panduan hukum yang kontekstual dan
aplikatif bagi umat Islam."

Kombinasi Figh Tanzil, Figh Waqi’, dan Figh Ma’aalat dapat diterapkan dalam strategi
dakwah untuk memberikan pemahaman yang menyeluruh terhadap ayat-ayat jihad dengan
memperhatikan tiga aspek utama. Figh Tanzil memastikan bahwa penyampaian dakwah
didasarkan pada pemahaman yang akurat terhadap teks syar’i, khususnya ayat-ayat jihad, sesuai
dengan konteks wahyunya.

7 Abu Hanifah, A/-Figh Al-Akbar (Beirut: Dar Al-Maktab, 1983), 25-27.

8 Imam Syafi’i, Ar-Risalah (Kairo: Al-Maktabah Al-Azhariyah, 1969), 5-8.

9 Wahbah Az-Zuhaili, A/-Figh Al-Islami wa Adillatub, Jilid 1 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1984), 21-23.

10 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, (Kuala Lumpur: Islamic Texts Society, 1991),
276-278.

124 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

Figh Waqi’ berperan untuk menganalisis situasi dan kondisi masyarakat saat ini,
sehingga hukum yang disampaikan sesuai dengan realitas yang ada. Sementara itu, Figh
Ma’aalat menekankan pentingnya mengatur hubungan sosial secara adil dan harmonis,
memastikan pesan jihad tidak disalahpahami sebagai pembenaran untuk kekerasan, tetapi
dipahami sebagai upaya menjaga keadilan dan kedamaian. Ketiga pendekatan ini, ketika
digabungkan, membantu seorang da’i menyampaikan dakwah yang kontekstual, relevan, dan
mampu menjawab tantangan zaman dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip syar’i.

1) Figh Tanzil

Kata Figh Tanzil secara etimologi terdiri dari dua kata, yaitu figh dan tanzil. Secara

bahasa, figh berasal dari bahasa Arab “a — 4% — 4" yang berarti pemahaman yang mendalam

atau pengetahuan tentang sesuatu. Sedangkan tanzil berarti “penurunan” atau “aplikasi”.
Dalam konteks syar’i, tanzil sering kali mengacu pada penerapan wahyu atau hukum Islam
sesuai dengan kondisi tertentu. Oleh karena itu, secara etimologi, Figh Tanzil bermakna ilmu
yang berfokus pada penerapan hukum Islam ke dalam realitas kehidupan manusia."

Sedangkan secara terminologi, Figh Tanzil adalah ilmu yang membahas tentang
penerapan hukum syariat dalam situasi dan kondisi yang spesifik, berdasarkan pemahaman
yang mendalam terhadap nash (teks Al-Qur’an dan Hadis) serta mempertimbangkan konteks
dan situasi. Menurut Abdul Hamid Abu Sulaiman, Figh Tanzil adalah kemampuan untuk
menghubungkan teks wahyu dengan realitas kontemporer sehingga hukum yang dihasilkan
tetap relevan dan aplikatif. Hal ini melibatkan pemahaman terhadap maqashid syariah (tujuan
hukum Islam) dan figh al-waqi’ (pemahaman tentang realitas)."

Sebagai pendukung, Muhammad Taqiyuddin An-Nabhani menckankan bahwa Figh
Tanzil tidak hanya memahami teks, tetapi juga menuntut pemahaman mendalam terhadap
kondisi masyarakat untuk memastikan bahwa hukum yang diterapkan mencerminkan keadilan
dan kemaslahatan. Muhammad Tagiyuddin An-Nabhani menjelaskan bahwa penerapan Figh
Tanzil tidak hanya bergantung pada pemahaman literal terhadap teks-teks syariat, tetapi juga
memerlukan analisis mendalam terhadap realitas kehidupan masyarakat di mana hukum
tersebut akan diterapkan. Hal ini mencakup aspek-aspek seperti budaya, struktur sosial, dan
tantangan ekonomi yang dihadapi umat Islam dalam konteks tertentu. Dengan memahami
kondisi masyarakat secara komprehensif, hukum yang diambil dari teks-teks syariat dapat
diterapkan secara adil, relevan, dan memberikan kemaslahatan yang nyata. Pendekatan ini juga
menghindari kemungkinan terjadinya distorsi dalam penerapan hukum yang disebabkan oleh
perbedaan konteks zaman dan tempat. Oleh karena itu, Figh Tanzil bukan hanya upaya untuk
menggali hukum dari sumbernya, tetapi juga seni menerjemahkan hukum tersebut ke dalam
kehidupan nyata, schingga tujuan syariat untuk mencapai keadilan, kemaslahatan, dan
keseimbangan dapat terwujud secara optimal.”
2) Figh Wagii

Secara etimologi, Figh Waqi’ berasal dari bahasa Arab: figh berarti pemahaman
mendalam tentang sesuatu, khususnya hukum syar’i, dan waqi’ berarti realitas atau keadaan
faktual. Secara istilah, Figh Waqi’ diartikan sebagai pendekatan dalam ilmu figh yang bertujuan
memahami realitas kontemporer secara mendalam untuk memastikan penerapan hukum syar’i
yang relevan dan kontekstual dengan situasi masyarakat tertentu. Pendekatan ini melibatkan
analisis sosial, politik, budaya, dan ekonomi yang memengaruhi pelaksanaan hukum. Yusuf Al-
Qaradawi mengatakan bahwa Figh Waqi’ mencakup pemahaman terhadap perubahan zaman
dan tempat, sehingga hukum vyang dikeluarkan bersifat aplikatif dan memberikan
kemaslahatan bagi umat.

11 Abdul Hamid Abu Sulaiman, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (International Institute
of Islamic Thought, 1989), 79-81.

12 Muhammad Tagqiyuddin An-Nabhani, As-Syakbshiyyah Al-Islamiyyalh (Beirut: Darul Ummah, 1995), 204-206.

13 Wahbah Az-Zuhaili, A/-Figh Al-Islami wa Adillatub, Jilid 1 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1984), 45.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 125



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

Pemahaman terhadap perubahan zaman dan tempat yang dimaksud oleh Yusuf Al-
Qaradawi mencakup analisis mendalam mengenai konteks sosial, budaya, dan politik yang
melingkupi suatu masyarakat. Hal ini penting agar hukum Islam tidak hanya bersifat normatif
tetapl juga responsif terhadap realitas kehidupan umat. Dengan demikian, Figh Wagi’
memungkinkan seorang mujtahid atau da’t untuk mempertimbangkan faktor-faktor eksternal
yang memengaruhi keberterimaan dan keberlakuan hukum. Misalnya, dalam konteks ekonomi
global, penerapan hukum terkait transaksi keuangan perlu disesuaikan dengan sistem yang
berlaku tanpa mengorbankan prinsip syar’i. Pendekatan ini tidak hanya menjaga relevansi
hukum Islam, tetapi juga memastikan bahwa tujuan utama syariat, yaitu kemaslahatan umat
(maqashid syariah), dapat terwujud dalam berbagai kondisi yang berbeda "*

Menurut Wahbah Az-Zuhaili, Figh Waqi’ adalah kemampuan untuk memahami situasi
nyata yang dihadapi masyarakat, sehingga hukum Islam dapat diterapkan dengan
mempertimbangkan dinamika dan kebutuhan masyarakat saat ini. Pemahaman ini penting
untuk menjaga relevansi hukum Islam dalam menjawab permasalahan modern tanpa
meninggalkan prinsip-prinsip syatr’i yang tetap.” Wahbah Az-Zuhaili menekankan bahwa
pemahaman yang mendalam terhadap situasi nyata melibatkan analisis menyeluruh terhadap
berbagai aspek kehidupan, termasuk faktor sosial, ekonomi, politik, dan budaya yang
memengaruhi masyarakat. Pendekatan ini bertujuan untuk memastikan bahwa hukum yang
diterapkan benar-benar relevan dan dapat memberikan solusi terhadap permasalahan
kontemporer tanpa menyimpang dari prinsip-prinsip dasar syariat. Selain itu, Figh Wagi’
menuntut fleksibilitas dalam memahami isu-isu baru yang tidak secara eksplisit disebutkan
dalam sumber-sumber klasik, sehingga keputusan hukum yang diambil dapat menjadi panduan
praktis yang sesuai dengan kebutuhan umat dalam konteks global yang terus berubah. Dengan
demikian, pendekatan ini tidak hanya menjaga keautentikan hukum Islam, tetapi juga
memfasilitasi adaptasinya terhadap tantangan zaman yang dinamis, sehingga tetap menjadi
pedoman hidup yang relevan bagi umat Islam di berbagai belahan dunia.

3) Figh Maalat
1. Konsep Maalat al-af’al dan Urgensinya dalam Konstruksi Hukum Islam.

Maalat al-af’al secara etimologis, merupakan bentuk gabungan dua kata (idhafah) dari

kata “maalat” [<JL (yang merupakan bentuk plural (jama’) dari kata “maal” )JU] yang berarti

tempat kembali. Sedangkan kata “af’al” merupakan bentuk plural (jama’) dari kata “fi’'lun” yang
berarti suatu Tindakan atau perbuatan.'® Secara terminologi, kata maalat al-afal dapat
didefinisikan sebagai upaya untuk melihat atau memprediksi hasil dari sebuah tindakan atau
tindakan, apakah itu menghasilkan hasil yang baik (maslahat) sehingga diperbolehkan atau
menghasilkan hasil yang buruk (madharral) yang menyebabkan kerusakan atau bertentangan
dengan prinsip-prinsip dasar dan tujuan syariat Islam.'” Dalam kitabnya al-Muwafagat, Imam
as-Syatibi dianggap sebagai peletak teoti maalat al-afal. Dia menyatakan bahwa melihat dan
memprediksi akibat dari suatu tindakan, apakah itu sesuai atau bertentangan dengan syariat,
adalah penting, dan tujuan syariat itu sendiri. Ini karena seorang mujtahid tidak akan
menghukum suatu perbuatan, apakah itu diperbolehkan atau dilarang, kecuali ia telah
memperkirakan hasilnya, apakah itu mendatangkan kebaikan atau kemaslahatan sehingga
diperbolehkan atau malah mendatangkan keburukan atau kemudaratan sehingga dilarang.'
Dari ungkapan Imam as-Syatibi di atas dapat dipahami bahwa; pertama, Imam as-Syatibi
menjadikan teori serta konsep maalat al-af'al sebagai salah satu syarat dalam melakukan proses
jjtihad (penggalian hukum).

14 Yusuf Al-Qaradawi, Figh al-Wagi’, (Kairo: Dar Al-Shuruq, 1997), 12-14.

15Wahbah Az-Zuhaili, A/-Figh Al-Islami wa Adillatub, Jilid 1 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1984), 34-36.

16 Muhammad Ibn Mukrim Ibn Ali Ibn Mandzur, Lisan al-Arab (Beirut: Daar as-Shaadir, 1993).

17 Walid Ibn ’Ali Al-Husain, I'%bar Maalat al-Af'al wa Atsaruha al-Fighiy (Riyadh: Daar at-Tadmuriyyah, 2009).
18 Abu Ishaq Ibrahim Ibn Musa As-Syathibi, A~Muwafagat (Kairo: Daar Ibn *Affan, 1997).

126 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

Hal tersebut disebabkan karena ijtthad merupakan proses serta upaya yang dilakukan
oleh seorang mujtahid dengan mengerahkan segala kemampuannya untuk menyimpulkan
hukum suatu persoalan, dimana seorang mujtahid tidak cukup hanya bermodalkan
pemahamannya terhadap Al-Quran dan Sunnah secara tekstual tanpa disertai dengan aspek
pemahaman dan penguasaan terhadap realitas kehidupan manusia serta kondisi sosiologis
yang meliputinya, juga problematika kehidupan manusia yang senantiasa berkembang dinamis,
sehingga seorang mujtahid mampu memprediksi segala akibat yang ditimbulkan dari setiap
tindakan dan perbuatan manusia dengan mempertimbangkan semua aspek tersebut.” Kedua,
dapat dipahami dari ungkapan Imam as-Syatibi di atas bahwa pada dasarnya implementasi
suatu hukum syara’ hendaknya berorientasi kepada tujuan-tujuan utama syariat Islam (maqasid
syari’ah), yaitu mengambil kemaslahatan dan menolak segala bentuk kemudharatan, sehingga
mengabaikan kemungkinan akan munculnya dampak dari setiap perbuatan (waalat al-af al)
justru bertentangan dengan tujuan syariat itu sendiri.”

Ketiga, bahwa berdasarkan teori maalat al-af’al yang dikembangkan oleh Imam as-
Syatibi menunjukkan bahwa kemaslahatan menjadi pertimbangan yang sangat penting dalam
proses ijtthad dan implementasi hukum (tathbiq al-ahkam), hal itu disebabkan karena
terkadang terdapat suatu perbuatan yang memang pada dasarnya diperbolehkan di dalam
syariat, namun perbuatan yang diperbolehkan tersebut terkadang mengandung kemudaratan
yang lebih dominan dari kemaslahatan yang ada, begitu pula sebaliknya, terdapat satu
perbuatan yang pada dasarnya dilarang oleh syariat, namun melakukan perbuatan yang
dilarang tersebut dalam kondisi tertentu, mampu mendatangkan suatu kemaslahatan.”’ Dari
pengertian di atas dapat dipahami bahwa teoti maalit al-af'al fokusnya pada melirik akibat yang
akan ditimbulkan oleh suatu perbuatan yang akan berpengaruh pada penentuan hukum bagi
perbuatan tersebut. Tentu saja prediksi tersebut tidaklah sekedar dugaan tanpa alasan, akan
tetapi sesuatu yang diyakini atau setidaknya mendekati kepada keyakinan. Prediksi seperti yang
disebutkan bukanlah sesuatu yang mengada-ada dalam penentuan hukum, sebab ia memiliki
legitimasi syar’i yang sangat kuat baik dari Al-Qur’an maupun dari Hadis Nabi.”

4) Ayat Jihad

Ayat Jihad secara umum mengacu pada ayat-ayat dalam Al-Qur’an yang berbicara
tentang perjuangan (jthad) dalam berbagai bentuk, Jihad berasal dari kata jahada, yang berarti
berjuang atau bersungguh-sungguh. Secara khusus, ayat-ayat jihad sering dikaitkan dengan
konteks peperangan dalam mempertahankan agama dan kebenaran, tetapi tetap berada dalam
koridor prinsip-prinsip keadilan dan kemanusiaan. Dalam buku Figh al-Jihad karya Yusuf Al-
Qaradawi, jihad didefinisikan sebagai suatu perjuangan yang memiliki cakupan luas, baik
secara spiritual, intelektual, maupun fisik. Al-Qaradawi menjelaskan bahwa jihad tidak semata-
mata terkait dengan peperangan, tetapi juga melibatkan usaha sungguh-sungguh untuk
menegakkan kebenaran, menyebarkan nilai-nilai Islam, dan melawan kezaliman, baik dalam
konteks pribadi maupun sosial. Ayat-ayat jihad dalam Al-Qur’an, seperti Surah Al-Baqarah
(2:190) dan Surah Al-Hajj (22:39), memberikan panduan yang jelas tentang prinsip-prinsip
jihad, termasuk keadilan, etika, dan kemanusiaan.”

195ty 2L pslalt ale 308 BLL Jand dolie auls 1 JU Jlazsly 5,00 18- 7 Adlawi “Ali dan Daqqgar M.

20 € ILL s 1 g U1 G Bedl) 2Ll SLIEY (et o) 3 <IW e | Tsmail dan Nasir.

21 Nur Syahirah Mohammad Nasir, Abdul Manan Ismail, dan Muhammad Shahrul Ifwat Ishak, © <JiW & s
sl LAY allll: i abylssy lzer Ptibar Ma’alat in Issuing The Fatwas of Muslim Minorities,” al-Qanatit:
International Journal of Islamic Studies 13, No. 2 (2019): 111-28

22 Helmi Basri dan Hidayatullah Ismail, “Teori ma’alat al-af al dalam maqashid syari’ah dan aplikasinya pada
permasalahan fiqih kontemporer,” Iitihad: Jurnal Wacana Hukum Isiam dan Kemanusiaan 19, No. 2 (31 Desember
2019): 205-21, https://doi.org/10.18326/ijtihad.v19i2.205-221.

2 Yusuf Al-Qaradawi, Figh al-Jibad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke-2 (Beirut: Dar al-Kutub
al-Tlmiyyah, 2013), 45-50.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 127



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

Al-Qaradawi juga menekankan bahwa jihad dalam konteks peperangan hanya
diperbolehkan dalam situasi tertentu, seperti membela diri dari agresi atau melindungi hak
asasi manusia. la menggarisbawahi pentingnya memahami konteks historis ayat-ayat jihad
untuk menghindari interpretasi yang keliru atau digunakan secara tidak tepat dalam situasi
modern. Ayat-ayat tersebut harus dipahami dalam kerangka hukum Islam yang mengutamakan
kemaslahatan dan keadilan sosial.

Dalam Tafsir Al-Bahr Al-Mubit karya Abu Hayyan Al-Andalusi, ayat-ayat jihad
diberikan konteks sesuai dengan masa kenabian, menyoroti situasi di mana jihad diperintahkan
dalam rangka melindungi umat Islam dan memperjuangkan kebebasan beragama. Abu Hayyan
menjelaskan bahwa jihad dalam Al-Qur’an tidak sekadar peperangan fisik, tetapi merupakan
upaya menyeluruh untuk menegakkan kebenaran dan keadilan dalam menghadapi berbagai
bentuk kezaliman. Ia juga menguraikan bahwa pada masa awal kenabian, ayat-ayat jihad
memiliki karakter defensif, yang mencerminkan kebutuhan untuk melindungi komunitas
Muslim dari ancaman dan penindasan. Konteks historis seperti ini, menurut Abu Hayyan,
sangat penting untuk memahami maksud ayat-ayat tersebut, seperti Surah Al-Baqgarah (2:190)
yang mengajarkan bahwa jihad harus dilakukan tanpa melampaui batas keadilan. Tafsir ini
menckankan pentingnya menafsirkan ayat-ayat jihad dengan pemahaman yang
mempertimbangkan situasi dan tujuan syariat Islam untuk menjaga kemaslahatan umat.*

Dalam Fi Zilal Al-Qur'an karya Sayyid Qutb, ayat-ayat jihad diinterpretasikan tidak
hanya dalam konteks peperangan fisik, tetapi juga sebagai perjuangan moral dan spiritual.
Qutb menekankan bahwa jihad dalam Al-Qur'an adalah usaha untuk menegakkan keadilan
dan kebenaran, serta untuk membersihkan diri dari keburukan dan kejahatan. Jihad, menurut
Qutb, melibatkan perjuangan dalam memperbaiki diri dan masyarakat, serta menegakkan nilai-
nilai Islam, yang mencakup aspek moral, sosial, dan politik. Qutb juga menggarisbawahi
bahwa jihad harus dilakukan dengan semangat pengabdian kepada Allah dan demi kebajikan
umat manusia, bukan untuk kepentingan pribadi atau kelompok. Dalam konteks ini, ayat-ayat
jihad mengajarkan umat Islam untuk berjuang dengan penuh ketulusan dan untuk melawan
segala bentuk penindasan dan kezaliman, baik secara fisik maupun melalui perbaikan moral
dan sosial. Oleh karena itu, jihad dalam pandangan Qutb adalah perjuangan yang
multidimensional, yang mencakup aspek spiritual, moral, serta fisik, sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam yang menekankan kedamaian dan keadilan.”

Dalam AF~Siyasah al-Syar'iyyab fi Islah al-Ra'i wa al-Ra'iyah karya Ibn Taymiyyah, ayat-
ayat jihad dijelaskan dalam konteks penerapan keadilan dalam hukum Islam, terutama dalam
pengaturan hubungan antara penguasa dan rakyat. Ibn Taymiyyah menekankan bahwa jihad
bukan sekadar tindakan fisik, melainkan juga melibatkan penerapan prinsip keadilan yang
bersifat universal. Jihad dalam pandangannya adalah perjuangan untuk menegakkan keadilan
dan melawan penindasan, dengan tujuan untuk melindungi hak-hak umat Islam dan menjaga
kesejahteraan masyarakat.

Ibn Taymiyyah juga berpendapat bahwa perang jihad hanya dibenarkan dalam kondisi
tertentu yang jelas, misalnya dalam pembelaan diri terhadap penindasan atau ketika umat Islam
menghadapi ancaman eksistensial. Prinsip utama dalam jihad adalah keadilan, yang berarti
bahwa peperangan yang dilakukan harus berdasarkan alasan yang sah dan bukan untuk
kepentingan pribadi atau kelompok tertentu. Jihad dalam perspektif Ibn Taymiyyah adalah
suatu usaha untuk mempertahankan agama dan kebajikan, sambil menjaga moralitas dan
menghindari penyalahgunaan kekuasaan.”

24 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Babr Al-Mubit, Cetakan ke-1 (Kairo: Dar al-Fikr, 1992), 188-190.

%5 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur'an, cet. ke-5 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2003), 345.

2 Ibn Taymiyyah, A/-Siyasab al-Syariyyab fi Islah al-Ra’i wa al-Ra’iyah, cet. Ke-3 (Riyadh: Dar Al-‘Alamiyyah,
2001), 56.

128 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

STRATEGI DAKWAH

Strategi dakwah adalah perencanaan atau metode vyang digunakan untuk
menyampaikan pesan Islam secara efektif kepada individu atau kelompok, dengan
memperhatikan konteks zaman dan tempat. Dalam praktiknya, strategi dakwah mencakup
pertimbangan terhadap kondisi sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat yang menjadi sasaran
dakwah. Hal ini mencakup penggunaan berbagai media dakwah, seperti lisan, tulisan, dan
teknologi modern seperti internet, yang memungkinkan pesan dakwah mencapai audiens yang
lebih luas dan lebih bervariasi. Strategi dakwah perlu memperhatikan keragaman sosial budaya
agar dapat mengoptimalkan hasil dakwah melalui pendekatan yang sesuai dengan konteks
local”” Strategi dakwah juga mencakup upaya dalam menyusun rangkaian kegiatan yang
mendukung tujuan dakwah, seperti yang dijelaskan oleh Al-Bayanuni, yang menckankan
pentingnya perencanaan untuk mencapai hasil dakwah yang efektif. Salah satu contoh strategi
dakwah adalah penggunaan media sosial atau internet untuk menyebarkan pesan Islam, yang
kini semakin relevan di era globalisasi. Dengan menggunakan teknologi ini, dakwah dapat
menjangkau khalayak yang lebih luas, bahkan di luar batasan geografis tradisional, sehingga
memberikan dampak yang lebih besar dalam menyebarkan ajaran Islam.*

Dalam Strategi Dakwah dalam Islam, H. M. Quraish Shihab mengemukakan bahwa
strategi dakwah harus disesuaikan dengan kebutuhan zaman dan tempat agar pesan Islam
dapat diterima dengan baik oleh masyarakat. Menurut Shihab, dakwah tidak hanya dilakukan
dengan lisan atau ceramah, tetapi juga melalui pendekatan yang lebih personal dan
kontekstual. Salah satu strategi yang dibahas adalah penggunaan pendekatan komunikasi yang
efektif, di mana dakwah harus memperhatikan bahasa dan cara penyampaian yang relevan
dengan audiens yang menjadi sasaran. Hal ini penting untuk menjembatani pemahaman dan
meningkatkan penerimaan masyarakat terhadap ajaran Islam. Shihab juga menekankan
pentingnya kesabaran, keikhlasan, dan pendekatan yang penuh kasih dalam dakwah. Sebagai
contoh, dalam menghadapi perbedaan pandangan dalam masyarakat, seorang da’t harus
bijaksana dalam menyampaikan pesan tanpa terkesan memaksa atau menghakimi. Dakwah
yang efektif menurut Shihab adalah dakwah yang mengedepankan prinsip-prinsip kasih sayang
dan kesabaran, serta memperhatikan kondisi sosial dan budaya audiens. Dengan demikian,
dakwah dapat membawa perubahan positif yang lebih berkelanjutan.”

Dalam bukunya Dakwah Kontemporer dan Metodologi Islam, M. Dawam Rahardjo
mengemukakan bahwa strategi dakwah harus didasarkan pada pemahaman konteks sosial dan
budaya masyarakat yang menjadi sasaran. Menurut Rahardjo, dakwah kontemporer harus
melibatkan metodologi yang tidak hanya mengedepankan aspek kognitif tetapi juga afektif dan
konatif, yaitu mengajak audiens untuk berpartisipasi dalam perubahan sosial yang lebih baik
melalui ajaran Islam. Salah satu strategi yang disarankan adalah pemanfaatan berbagai media
komunikasi, baik itu lisan, tulisan, maupun teknologi modern, untuk menyampaikan pesan
dakwah secara lebih efektif. Selain itu, Rahardjo juga menekankan pentingnya pendekatan
yang fleksibel dan adaptif. Dakwah tidak bisa dilakukan dengan cara yang kaku, melainkan
harus mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat. Misalnya,
dalam menghadapi tantangan sosial seperti globalisasi, perubahan nilai, atau pergeseran
paradigma keagamaan, seorang dai harus mampu menyampaikan pesan Islam dengan cara
yang relevan dan tidak terbatas hanya pada metode tradisional. Strategi dakwah yang efektif,
menurut Rahardjo, adalah yang mampu menjembatani nilai-nilai Islam dengan tantangan
zaman, sehingga dakwah dapat diterima oleh masyarakat secara luas.”

27 Acep Aripudin, Strategi Dakwah: Pendekatan dan Aplikasi dalam Konteks Sosial Budaya (Jakarta: Pustaka Pelajar,
2014), 115-117.

28 Al-Bayanuni, Strategi Dakwah dalam Era Modemn (Jakarta: Al-Maktabah, 2015), 85-87.

2 H. M. Quraish Shihab, S#rategi Dakwah dalam Islam (Jakarta: Mizan, 2011), 115-117.

30 M. Dawam Rahardjo, Dakwalh Kontemporer dan Metodologi Islam (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 56-59.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 129



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

KESIMPULAN

Analisis Figh Tanzil dalam Ayat-Ayat Jihad. Figh Tanzil, dalam konteks ayat-ayat
jihad, berfokus pada penerapan hukum Islam berdasarkan pemahaman mendalam terhadap
teks Al-Qur’an dan hadis dengan tetap mempertimbangkan magashid al-shariah (tujuan syariah).
Pendekatan ini penting karena ayat-ayat jihad sering kali dipahami secara tekstual tanpa
memperhatikan konteks pewahyuannya (asbab al-nuzul). Sebagai contoh, Yusuf Al-Qaradawi
dalam Figh Al-Jihad menekankan bahwa ayat-ayat jihad tidak boleh digunakan untuk
melegitimasi kekerasan tanpa alasan syar’i yang jelas. Sebaliknya, ayat-ayat ini harus dipahami
sebagai bagian dari strategi Islam dalam mempertahankan keadilan dan menghindari
kezaliman, sesuai dengan konteks sejarah dan sosial di masa kenabian.”

Lebih jauh, analisis Figh Tanzil terhadap ayat-ayat jthad menuntut perhatian pada zafsir
dan asbab al-nuzn/ untuk menghindari generalisasi hukum yang tidak tepat. Abu Hayyan Al-
Andalusi dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit mengulas bahwa beberapa ayat jihad, seperti QS. Al-
Bagarah: 190, menegaskan pentingnya batasan dalam berperang, yaitu larangan melakukan
agresi. Tafsir ini menunjukkan bahwa jihad tidak hanya tentang perjuangan fisik, tetapi juga
terkait dengan upaya mempertahankan kebenaran dengan cara yang adil dan proporsional.
Pendekatan ini relevan untuk menghindari penyalahgunaan konsep jihad dalam konteks
kekinian.”

Selain itu, Figh Tanzil membantu menjelaskan perubahan strategi dalam jihad yang
tercermin dalam Al-Qur’an. Misalnya, ayat-ayat jihad yang turun di Makkah memiliki fokus
berbeda dibandingkan dengan ayat-ayat yang turun di Madinah. Sayyid Qutb dalam Fi Zilal
Al-Qur'an menyoroti bahwa ayat-ayat Makkah lebih menekankan pada perjuangan spiritual
dan moral, sementara ayat-ayat Madinah mulai berbicara tentang aspek militer dalam konteks
pertahanan komunitas Muslim. Analisis ini menunjukkan bahwa penerapan ayat-ayat jihad
harus memperhatikan dinamika sosial, politik, dan kebutuhan masyarakat yang relevan dengan
prinsip-prinsip keadilan Islam.”

Contoh Ayat Al-Qur’an tentang Jihad dan Analisis dengan Pendekatan Figh Tanzil,
yaitu Surah Al-Baqarah, ayat 190:

s E4 Y Tl Vs 1k sl e o gl

“Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang memerangi kamm, tetapi jangan melampani batas.
Sesunggubnya Allah tidak menynkai orang-orang yang melampani batas.”

Analisis dengan Pendekatan Figh Tanzil: Pendekatan Figh Tanzi/ menuntut
pemahaman ayat berdasarkan konteks historis saat ayat tersebut diturunkan. Surah Al-Baqarah
ayat 190 diturunkan dalam situasi khusus, yaitu pada periode Madinah, ketika kaum Muslim
menghadapi ancaman fisik dari kaum Quraisy yang terus memusuhi Islam bahkan setelah
petjanjian damai. Ayat ini memberikan izin kepada kaum Muslim untuk mempertahankan diri
secara sah, tetapi dengan ketentuan tidak melampaui batas seperti menyerang pihak yang tidak
terlibat perang atau melakukan tindakan kezaliman.

Menurut Yusuf Al-Qaradawi, ayat ini menunjukkan prinsip dasar jthad dalam Islam,
yaitu untuk mempertahankan hak dan melindungi keadilan tanpa melibatkan tindakan
kekerasan yang tidak sah. Dalam kerangka Figh Tanzil, ayat ini juga mengatur etika perang, di
mana kaum Muslim dilarang menyerang lebih dulu kecuali jika diserang terlebih dahulu.*

3 Yusuf Al-Qaradawi, Figh Al-Jibad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke- 2 (Beirut: Dar Al-Kutub
Al-Ilmiyyah, 2013), 45-50.

32 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Babr Al-Mubit, Cetakan ke-1 (Kairo: Dar Al-Fikr, 1992), 188—190.

3Sayyid Qutb, Fi Zilal AL-Qur'an, cet. Ke-5 (Kairo: Dar Al-Syuruq, 2003), 345.

3 Yusuf Al-Qaradawi, Figh A/-Jibad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke--2 (Beirut: Dar Al-Kutub
Al-Tlmiyyah, 2013), 45-50.

130 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

Abu Hayyan Al-Andalusi dalam Tafsir A/~-Babr Al-Mubit menyebutkan bahwa ayat ini
menegaskan pentingnya proporsionalitas dalam jihad. Tindakan melampaui batas dapat
mencakup pembunuhan terhadap non-kombatan, penghancuran lingkungan, atau penggunaan

kekuatan yang berlebihan.

Ini menunjukkan bahwa jihad dalam Islam tidak pernah

dimaksudkan untuk agresi, tetapi untuk petlindungan.”

Kesimpulan Figh Tanzil pada Ayat Ini: Pendekatan Figh Tanzi/ memberikan
pemahaman mendalam bahwa ayat ini memiliki konteks spesifik pada masa Nabi, yaitu perang
defensif. Namun, nilai-nilainya tetap relevan untuk diterapkan dalam konteks modern, seperti
menjaga prinsip keadilan dalam hubungan internasional dan menghindari tindakan

ekstremisme.

Tabel di bawah ini menjelaskan secara ringkas bagaimana pendekatan figh Tanzil:

Aspek Penjelasan
Jihad berasal dari kata jahada, yang berarti berjuang atau
Makna Jihad bersungguh-sungguh. Dalam Al-Qur’an, jihad mencakup

perjuangan spiritual, moral, dan fisik untuk mempertahankan
keadilan dan kebenaran.”

Konsep Asbab Al-Nuzul

Figh Tanzil menganalisis konteks pewahyuan ayat-ayat jihad,
seperti QS. Al-Baqarah: 190, yang menckankan pentingnya
keadilan dan larangan agresi. Hal ini menunjukkan bahwa
jihad memiliki batasan moral.”

Fokus Makkah vs.
Madinah

Ayat-ayat jihad di Makkah lebih menekankan perjuangan
spiritual dan moral, sementara di Madinah ayat-ayat tersebut
berbicara tentang aspek militer dalam konteks pertahanan
komunitas Muslim.”

Relevansi dengan
Magqashid Al-Shariah

Jihad harus diterapkan dengan mempertimbangkan maqashid
al-shariah, yaitu perlindungan jiwa, agama, dan keadilan,
sehingga mencegah penyalahgunaan konsep jihad di era

modern.”’

% Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir A-Babr Al-Mubit, cet. Ke-1 (Kairo: Dar Al-Fikr, 1992), 188-190.
36 Yusuf Al-Qaradawi, Figh AlkJibad, 2013, 45-50.

37 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir Al-Babr Al-Mubit, 1992, 188—190.

38 Sayyid Qutb, I/ Zilal AL-Qur'an, 2003, 345.

3 Yusuf Al-Qaradawi, Figh AlkJibad, 2013, 47-50.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jibad) 131




| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

1) Penerapan Figh Waqi’ dalam Konteks Zaman dan Tempat dalam Konteks Ayat-ayat Jihad
a. Prinsip Pemahaman Kontekstual

Figh Waqi’ adalah metode dalam ilmu fikih yang menekankan pemahaman
mendalam terhadap situasi dan kondisi yang dihadapi masyarakat. Dalam konteks ayat-ayat
jihad, prinsip ini mengajarkan agar hukum Islam diterapkan dengan mempertimbangkan
realitas sosial, budaya, dan politik yang relevan. Yusuf Al-Qaradawi dalam Figh al-Jihad
menegaskan bahwa jihad harus dipahami secara komprehensif, termasuk bentuk-bentuk
perjuangan non-kekerasan, seperti perjuangan intelektual, ekonomi, dan sosial, yang
relevan dalam konteks modern. Hal ini menunjukkan bahwa jihad tidak selalu bermakna
perang fisik, tetapi dapat berupa upaya memperbaiki masyarakat melalui pendidikan dan
dialog.”

b. Perubahan Makna Jihad dalam Sejarah

Pada masa Nabi Muhammad, ayat-ayat jihad sering kali merespons situasi tertentu,
seperti ancaman eksternal terhadap komunitas Muslim. Ibn Taymiyyah dalam A/XSzyasab
al-Syariyyah menjelaskan bahwa jihad pada zaman Nabi memiliki dimensi strategis untuk
melindungi umat Islam dari agresi musuh dan untuk menciptakan stabilitas sosial-politik.
Namun, dalam kondisi modern, jihad harus diarahkan untuk menghadapi tantangan baru
seperti kejahatan ekonomi, kerusakan moral, dan konflik ideologi. Oleh karena itu,
penerapan Figh Waqi’ membantu umat Islam menyesuaikan strategi mereka sesuai dengan
kebutuhan zaman."

c. Relevansi Ayat Jihad di Era Kontemporer:

Dalam era globalisasi, konsep jihad lebih relevan ketika dikaitkan dengan
perjuangan untuk mencapai keadilan sosial dan kesetaraan ekonomi. Wahbah Az-Zuhaili
dalam Figh al-Islami wa Adillatuhn menggarisbawahi pentingnya pendekatan fleksibel dalam
penerapan hukum Islam, termasuk jihad, agar dapat menjawab tantangan modern tanpa
melanggar prinsip-prinsip syariat. Ayat-ayat jihad, jika diterapkan tanpa pemahaman
konteks, dapat disalahgunakan untuk membenarkan tindakan ekstremis. Namun, dengan
Figh Wagqt’, jthad difokuskan pada pencapaian kemaslahatan melalui cara-cara yang damai
dan produktif.*

d. Penyesuaian dengan Maqashid al-Shatiah

Figh Waqt’ juga membantu dalam memastikan bahwa jihad yang dilakukan sesuai
dengan magqashid al-shariah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Yusuf Al-
Qaradawi menekankan bahwa jihad harus mengedepankan keadilan dan tidak boleh
digunakan untuk mendukung kepentingan politik yang merugikan umat. Dalam kondisi
damai, jihad dapat diarahkan untuk pengembangan ilmu pengetahuan, pengentasan
kemiskinan, dan peningkatan kualitas hidup masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan
penerapan ayat-ayat jihad yang lebih relevan dan kontekstual dalam kehidupan modern.®

40 Yusuf Al-Qaradawi, Figh al-[ihad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. 2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-
Ilmiyyah, 2013), 47-57.

4 Ibn Taymiyyah, A~Séyasab al-Syar'iyyab fi Isiah al-Ra’i wa al-Ra’iyab, cet. 3 (Riyadh: Dar Al-‘Alamiyyah, 2001),
56—60.

42 Wahbah Az-Zuhaili, Figh al-Islami wa Adillatubu, cet. 4 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 2004), 89-92.

B Yusuf Al-Qaradawi, Figh al-[ihad., 47-57.

132 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

Berikut ini contoh Ayat Al-Qur’an tentang Jihad dan Analisis dengan Pendekatan
Figh Waqi’ Surah At-Taubah ayat 5:

. ese 2% Co os g1 o8 (0282, odoss o (. o ot o o)é"/,’.o/ 40 ",,° 4222 1 ;°_~_/° 210 % (%
15515 1356 0L Jio5a 2540 13l tadladls (RIS dasiass Cis Al 1l s SN Al B

i ke &) el sl §50 s Sl

Artinya: “Kemudian apabila telah habis bulan-bulan Haram itn, maka bunublah orang-orang
musyrik di mana saja kamu jumpai mereka, dan tangkaplah mereka, kepunglah mereka, dan duduklah
di tempat pengintai di setiap penjuru. Jika mereka bertanbat, mendirikan salat, dan menunaikan 3akat,
matka berilah kebebasan kepada mereka untuk berjalan. Sesunggubnya Allah Maba Pengampun lagi
Mabha Penyayang.”

e. Analisis dengan Pendekatan Figh Waqi’:

Pendekatan Figh Wagi’ mengkaji ayat-ayat jihad dalam konteks realitas sosial dan
sejarah saat ayat tersebut diturunkan. Surah At-Tawbah ayat 5 ini diturunkan pada periode
Madinah, ketika kaum Muslim sedang terlibat dalam konflik dengan kelompok-kelompok
musyrik yang tidak hanya menyerang mereka tetapi juga melanggar perjanjian damai. Ayat
ini berbicara tentang langkah-langkah yang harus diambil ketika masa pelanggaran
perjanjian berakhir dan keadaan perang sudah tidak bisa dihindari lagi. Menurut al-
Qaradawi dalam Figh Al-Jibad, ayat ini menunjukkan bahwa jihad dalam Islam tidak
dimaksudkan untuk agresi atau pembunuhan tanpa alasan, tetapi lebih kepada hak
mempertahankan diri ketika perjanjian dihianati.

Di era modern, Figh Waqgi’ menyarankan bahwa penerapan prinsip ini harus
didasarkan pada hukum internasional yang mengatur konflik bersenjata, seperti konvensi
Jenewa, yang menekankan perlindungan terhadap non-kombatan dan batasan-batasan
kekerasan.* Sementara itu, dalam kajian Figh Wagi’ yang dilakukan oleh Muhammad al-
Ghazali dalam Figh Wagi’ dan Aplikasinya dalam Dakwah, dia menekankan bahwa walaupun
ayat ini memberi izin untuk berperang, konteks zaman sekarang harus mempertimbangkan
perkembangan hak asasi manusia dan norma internasional yang melarang kekerasan tanpa
alasan yang sah. Di dunia kontemporer, konflik internasional harus melalui proses
diplomasi dan mekanisme hukum internasional, bukan lagi perang terbuka antar negara
tanpa tujuan jelas.” Kesimpulan Figh Wagi’ pada Ayat ini, pendekatan Figh Wagi’
menckankan pentingnya memahami kondisi sosial, politik, dan hukum internasional ketika
menerapkan ayat jihad ini di zaman modern. Ayat ini seharusnya tidak digunakan sebagai
justifikasi untuk kekerasan yang tidak terkendali, tetapi harus dipahami dalam kerangka
prinsip-prinsip keadilan dan kemanusiaan yang relevan dengan situasi kontemporer.

4 Yusuf Al-Qaradawi, Figh Al-Jibad, diterjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. 2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-

TImiyyah, 2013), 103.

92.

4 Muhammad al-Ghazali, Figh Wagi’ dan Aplikasinya dalam Dakwah, cet. Ke-1 (Kairo: Dar al-Tlmiyyah, 1999),

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 133



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

2. Integrasi Figh Ma’aalat dalam Penyampaian Ayat-Ayat Jihad

a) Perspektif Sosial-Ekonomi dalam Ayat Jihad

Figh Ma’aalat, sebagai cabang fikih yang membahas hukum-hukum interaksi
manusia, memiliki peran penting dalam memberikan konteks sosial-ekonomi pada
ayat-ayat jihad. Menurut Wahbah Az-Zubhaili, jihad dapat mencakup perjuangan
ekonomi, seperti mendukung keadilan dalam distribusi kekayaan dan menentang
penindasan ekonomi. Hal ini sejalan dengan maqashid syariah, yang berupaya menjaga
harta dan meningkatkan kesejahteraan umat. Dalam kaitannya dengan ayat-ayat jihad,
penyampaian pesan ini harus diarahkan pada upaya memperbaiki sistem sosial-
ekonomi yang adil dan berkelanjutan.*
b) Jihad sebagai Upaya Pembebasan Ekonomi

Integrasi Figh Ma’aalat dalam ayat-ayat jihad juga dapat dilihat dalam konteks
pembebasan dari penjajahan ekonomi. Yusuf Al-Qaradawi menekankan bahwa jihad
tidak hanya berarti perang fisik, tetapi juga melawan ketidakadilan struktural yang
menindas ckonomi masyarakat Muslim. Penyampaian ayat-ayat jihad dengan
pendekatan ini dapat menginspirasi umat untuk berjuang secara damai melalui
peningkatan kapasitas ekonomi dan melawan eksploitasi yang menghambat
pembangunan umat Islam."
c) Kontribusi Ma’aalat dalam Pengelolaan Konflik

Figh Ma’aalat juga memberikan panduan dalam pengelolaan konflik melalui
pendekatan yang mengedepankan keadilan dan kompromi. Dalam ayat-ayat jihad,
terdapat nilai-nilai yang mendorong penyelesaian sengketa secara damai jika
memungkinkan. Sayyid Qutb dalam F7 Zila/ al-Qur'an menyebutkan bahwa jihad harus
mempertimbangkan dampaknya pada masyarakat luas, termasuk aspek ekonomi dan
sosial. Dalam penerapannya, Figh Ma'aalat mengajarkan bahwa perjuangan harus
mengutamakan perdamaian dan kesejahteraan umat.*
d) Membentuk Narasi Jihad yang Humanis

Integrasi Figh Ma’aalat juga membantu membentuk narasi jihad yang lebih
humanis, dengan fokus pada peningkatan kualitas hidup umat manusia. Abu Hayyan
Al-Andalusi menekankan dalam Tafsir A/-Bahr A-Mubit bahwa jihad harus dipahami
sebagai bagian dari upaya mewujudkan maslahat umum, termasuk dalam hal ekonomi
dan interaksi sosial. Dengan menyampaikan ayat-ayat jihad melalui pendekatan Figh
Ma’aalat, dakwah dapat mendorong umat untuk melihat jihad sebagai alat untuk
memberdayakan masyarakat dan menciptakan perdamaian.” Berikut ini adalah contoh
Ayat Al-Qur’an tentang Jihad yang dinalisis dengan pendekatan Figh Ma'aalat: Surah
Al-Hajj, ayat 39-40.
958 0V 5 R s e 3 LD S et e i Tl 5L Sl sl o
B i 6n S Gt Salot g e ail et di S0 b s Y H

B IHEN] Al 1a B balds

Artinya: “Telah dizzinkan bagi orang-orang yang diperangi karena sesunggubnya mereka
telah dianiaya, dan sesunggubnya Allah Maba Kuasa untuk memberi kemenangan kepada mereka.
(Yaitn) orang-orang yang diusir dari kampung halaman mereka tanpa alasan yang benar, kecuali
karena mereka berkata: ‘Tuban kami adalah Allah.” Dan sekiranya Allah tidak mendorong

sebagian manusia untuk melawan sebagian yang lain, niscaya bumi ini telah rusak. Tetapi Allah
mempunyai karunia terbadap semesta alam.”

46 \Wahbah Az-Zuhaili, Figh al-Islami wa Adillatubu, cet. Ke-4 (Damaskus: Dar Al-Fikr, 2004), 112-115.
47 Yusuf Al-Qaradawi, Figh al-Jihad, cet. Ke-2 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 2013), 59-63.

48 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur'an, cet. Ke-5 (Kairo: Dar al-Syurug, 2003), 352.

4 Abu Hayyan Al-Andalusi, Tafsir A-Bahr A-Mubit, cet. Ke-1 (Kairo: Dar al-Fikr, 1992), 192.

134 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

e) Analisis dengan Pendekatan Figh Ma’aalat

Pendekatan Figh Ma'aalat berfokus pada hubungan sosial dan transaksi antar individu
dalam masyarakat, dan dalam hal ini, bagaimana hukum Islam mengatur interaksi dalam
konteks konflik dan perang. Dalam konteks ayat Al-Hajj (22:39-40), meskipun ayat ini
menyentuh topik peperangan, ia juga memberikan landasan penting mengenai hak-hak
individu dalam masyarakat, khususnya hak untuk mempertahankan diri dari penindasan dan
penganiayaan. Menurut Sayyid Qutb dalam Fi Zilal al-Qur'an, ayat ini menunjukkan bahwa
perang dibolehkan hanya dalam konteks pembelaan diri dan keadilan, yang merupakan prinsip
dasar dalam Figh Ma'aalat. Perang tidak dimaksudkan untuk ekspansi atau untuk menindas
pihak lain, melainkan untuk mempertahankan hak hidup dan kebebasan berkeyakinan. Dalam
konteks ini, Figh Ma'aalat menuntut bahwa hubungan antar individu harus dilandasi pada
keadilan dan penghormatan terhadap hak-hak asasi manusia, serta pemeliharaan keseimbangan
sosial >0

Sejalan dengan pemikiran ini, menurut Wahbah al-Zuhayli dalam Figh al-Islam
wa Adillatuh, pendekatan Figh Ma'aalat terhadap jihad menekankan pentingnya tujuan
moral yang lebih tinggi dalam interaksi sosial, seperti kedamaian dan kesejahteraan
bersama. Jihad dalam konteks ini tidak dapat dipisahkan dari keadilan sosial dan
perlindungan terhadap hak-hak individu dalam masyarakat, termasuk hak untuk hidup
tanpa penindasan. Oleh karena itu, penerapan prinsip jihad dalam Figh Ma'aalat harus
mencakup pertimbangan untuk tidak menganiaya orang lain dan untuk selalu berupaya
menjaga kesejahteraan masyarakat.”'

Kesimpulan Figh Ma’aalat pada Ayat Ini: Pendekatan Figh Ma'aalat terhadap
ayat Al-Hajj ini menekankan bahwa jihad harus dipahami sebagai upaya untuk
menegakkan keadilan dan membela hak-hak dasar individu dari penindasan dan
penganiayaan. Jihad tidak boleh digunakan sebagai justifikasi untuk kekerasan yang
tidak terkendali atau untuk melanggar hak-hak orang lain. Dalam konteks ini,
hubungan antar individu dalam masyarakat harus selalu didasarkan pada prinsip-
prinsip keadilan dan penghormatan terhadap martabat setiap orang.

3. Implikasi dari Integrasi Ketiga Pendekatan Figh dalam Dakwah

Integrasi antara Figh Tanzil, Figh Waqi’, dan Figh Ma’aalat dalam strategi dakwah
mencerminkan pendekatan holistik dalam menyampaikan pesan Islam yang relevan dan
aplikatif sesuai dengan konteks zaman dan tempat. Figh Tanzil, yang berfokus pada
penerapan hukum berdasarkan dalil-dalil Al-Qur’an dan hadis, menekankan pentingnya
pemahaman mendalam terhadap teks. Dalam konteks dakwah, pendekatan ini
memberikan landasan normatif yang kuat untuk menyampaikan nilai-nilai Islam. Sebagai
contoh, Yusuf Al-Qaradawi dalam Figh A/Jibad menyoroti bagaimana pemahaman ayat-
ayat jihad membutuhkan perhatian terhadap maksud dan tujuan syariah (maqashid al-
shariah), agar hukum dapat diterapkan secara tepat.”

Di sisi lain, Figh Waqi’ memperkaya dakwah dengan pemahaman konteks sosial,
budaya, dan perubahan zaman. Pendekatan ini memungkinkan pendakwah untuk
mengaitkan pesan Islam dengan realitas kehidupan masyarakat. Menurut Wahbah Az-
Zuhaili, pemahaman terhadap situasi aktual membantu menjembatani relevansi antara
hukum syariat dan kebutuhan masyarakat modern.”

50 Sayyid Qutb, Fi Zilal al-Qur'an, cet. Ke-5 (Kairo: Dar al-Syuruq, 2003), 233.

51 Wahbah al-Zuhayli, Figh al-Islan wa Adillatub, cet. Ke-4 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997), 513.

52 Yusuf Al-Qaradawi, Figh A/-Jibad, ditetjemahkan oleh Muhammad Munir, cet. Ke-2 (Beirut: Dar Al-Kutub
Al-Tlmiyyah, 2013), 45-50.

5 Wahbah Az-Zuhaili, A/-Figh AlIslami wa Adillatubu (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1985), 189.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 135



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

Sementara itu, Figh Ma’aalat melengkapi strategi dakwah dengan mengatur
interaksi sosial dan transaksi ekonomi berdasarkan prinsip keadilan dan kemaslahatan.
Abu Zahrah dalam Us#/ Al-Figh menyatakan bahwa figh ma’aalat berperan dalam menjaga
harmoni hubungan antarindividu melalui penerapan hukum yang adaptif terhadap
dinamika sosial.”*

Integrasi ketiga pendekatan ini menciptakan strategi dakwah yang tidak hanya
normatif tetapi juga kontekstual. Dalam dakwah kontemporer, kombinasi ini dapat
diterapkan melalui penggunaan media digital untuk menyampaikan pesan yang berbasis
teks agama (Figh Tanzil), relevan dengan kondisi audiens (Figh Waqi’), dan memberikan
solusi praktis dalam kehidupan sehari-hari (Figh Ma’aalat). Hal ini menjadikan dakwah
lebih inklusif dan efektif dalam menjangkau masyarakat yang beragam.

Secara singkat integrasi ketiga pendekatan figh dalam dakwah, yaitu: Figh Tanzil,
Figh Waqi’, dan Figh Ma’aalat, dapat dilihat sebagai berikut:

Pendekatan Figh Implikasi dalam Dakwah

Membantu menyampaikan dalil-dalil secara langsung dari Al-Qur'an dan As-Sunnah
dengan memadukan antara teks dan konteks aplikasi.

Figh Tanzil ) ) .
Meningkatkan pemahaman umat terhadap relevansi avat-ayat jihad dalam konteks dakwah
kontemporer.
Memastikan bahwa materi dakwah bersesuaian dengan situasi dan kebutuhan masyarakat
di berbagai tempat dan zaman.

Figh Wagqi’

Menghindari pendekatan yang kaku dalam menjelaskan ayat-ayat jihad sehingga lebih
responsif terhadap perubahan sosial dan politik.

Memberikan panduan dalam membangunrelasi dan interaksi sosial-ekonomi yang adil
melalui pesan dakwah yang mendidik dan membangun.

Figh Mu’amalat
Membentuk strategi dakwah berbasis pemberdayaan ekonomi umat, seperti literasi
ekonomi berbasis syariah yang relevan dalam era modern.

Berikut adalah penjelasan tentang analisis salah satu ayat Al-Qur’an terkait jihad
dengan menggunakan pendekatan Figh Tanzil, Figh Waqi’, dan Figh Ma’aalat, yang
disajikan dalam bentuk tabel, yaitu QS. Surah At-Taubah, ayat 60. Ayat ini sering dikaitkan
dengan jihad dalam konteks fi sabilillah (di jalan Allah), yang mencakup segala upaya,
termasuk jihad, untuk kemaslahatan umat.

Aaip i) s d & S ;;y:,..nj SEI 3 (,.551_9 aalgads Wl sl M\j Jhail) sdaca &
rﬁ; ;J_o ’“\J 4»\

Artinya: “Sesunggubnya zakat-zakat itn hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-orang
miskin, pengurus-pengurus akat, para mu allaf yang dibmnk batinya, untuk memerdekakan hamba
sahaya, orang-orang yang berutang, wuntuk jalan Allah, dan untuk mereka yang sedang dalam
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah. Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Bijaksana.”

5 Muhammad Abu Zahrah, Usu/ Al-Figh (Kairo: Dar Al-Fikr Al-Arabi, 1997), 155.

136 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

Pendekatan Analisis QS. At-Taubah ayat 60

Menjelaskan konteks historis ayat ini yang menegaskan peruntukan zakat,
Figh Tanzil termasuk pembiayaan jihad di masa Nabi SAW untuk mempertahankan
Islam dari serangan eksternal.

Dalam konteks modern, "fi sabilillah" tidak terbatas pada perang fisik,
Figh Waqi’ tetapi mencakup perjuangan melalui pendidikan, dakwah, dan
pembangunan infrastruktur sosial.

Penekanan pada pengelolaan zakat untuk meningkatkan kesejahteraan
FighMu'amalat  masyarakat, seperti membangun lembaga pendidikan atau memberikan
bantuan kemanusiaan di wilayah konflik.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 137




| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

KESIMPULAN

Artikel ini “The Integration of Figh Tanzil, Figh Waqi’, and Figh Ma’aalat in Da’wah:
A Case Study on [ibad 1Verses in Islamic Preaching’ menyimpulkan pentingnya kombinasi
tiga pendekatan figh dalam strategi dakwah, khususnya untuk menjelaskan ayat-ayat
jihad. Hasil studi ini merangkum tiga poin utama yang menjawab rumusan masalah:

1. Kurangnya Integrasi Pendekatan Figh

Ketidakselarasan antara figh tanzil, figh waqi’, dan figh ma’aalat telah menyebabkan
dakwah menjadi kurang efektif dalam menjelaskan ayat-ayat jihad. Figh fanzil yang
menckankan pada pemahaman literal teks memerlukan pelengkap berupa figh waq:i’
untuk memastikan penerapan hukum sesuai dengan realitas modern. Selain itu, figh
ma’aalat memperkaya konteks sosial dalam dakwah dengan menckankan hubungan
antar individu yang harmonis. Integrasi ini sangat penting agar dakwah dapat
menjawab tantangan masa kini, tanpa menyimpang dari prinsip-prinsip syar’i.

2. Penyampaian yang Tidak Kontekstual

Ayat-ayat jihad yang disampaikan tanpa mempertimbangkan konteks zaman dan
tempat dapat memicu kesalahpahaman, baik di kalangan Muslim maupun non-Muslim.
Studi ini menyoroti bahwa jihad dalam Al-Qur’an mencakup dimensi moral, spiritual,
dan sosial, yang harus dijelaskan secara menyeluruh. Dengan pendekatan integratif,
ayat-ayat jthad dapat dipahami sebagai upaya mempertahankan keadilan dan kebenaran
sesual dengan situasi dan tantangan zaman, bukan sebagai seruan untuk kekerasan.

3. Strategi Dakwah yang Tidak Relevan

Strategi dakwah yang tidak relevan dengan konteks modern dapat menyebabkan
pesan Islam menjadi kurang diterima. Studi ini menunjukkan bahwa kombinasi tiga
pendekatan figh mampu menghasilkan strategi dakwah yang lebih komprehensif.
Dengan menggunakan teknologi modern, seperti media sosial, dakwah dapat
menjangkau audiens yang lebih luas, termasuk di wilayah geografis yang jauh. Selain itu,
pesan-pesan ayat jihad dapat disampaikan dengan menekankan aspek keadilan,
kemanusiaan, dan relevansi dalam kehidupan sehari-hari.

Keseluruhan penelitian ini menegaskan bahwa integrasi figh tanzil, figh waqi’, dan
figh ma’aalat tidak hanya meningkatkan efektivitas dakwah tetapi juga mencegah
kesalahpahaman yang dapat berdampak negatif pada hubungan sosial dan antaragama.
Pendekatan ini memberikan model dakwah yang adaptif, kontekstual, dan tetap
berpegang teguh pada prinsip syariah.

138 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 |

REFERENSI

Ad-Dimasyqi, Ibn Rajab, Jawi" al-'Ulum wa al-Hikam, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1998.

Al-Balagh, Sayyid, Figh al-Da‘wab ila Allah, Cairo: Maktabah Wahbah, 1995.

Al-Bugha, Mustafa, Figh al-Muamalat al-Maliyah, Damascus: Dar al-Qalam, 1990.

Al-Ghazali, Abu Hamid, A/Mustasfa fi 1lm al-Usul, Cairo: Dar al-Kutub al-Islamiyah,
1994.

Al-Khin, Mustafa, Musthafa al-Bugha, dan Ali Asy-Syarbaji, Figh Manhaji, Beirut: Dar
al-Qalam, 1989.

Al-Khudairi, Ibrahim, Figh as-Seerah Nabawiyah, Riyadh: Dar as-Salam, 2000.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan, Adab al-Dunya wa al-Din, Cairo: Dar al-Hadith, 2002.

Al-Qaradawi, Yusuf, Figh al-Awlawiyyat, Cairo: Maktabah Wahbah, 1995.

Al-Qaradawi, Yusuf, Figh al-Magasid, Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

Al-Qaradawi, Yusuf, Figh al-Muamalat al-Maliyah, Beirut: Dar al-Risalah, 2009.

Al-Qaradawi, Yusuf, Figh az-Zakah, Beirut: Dar al-Risalah, 2000.

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad, A/-Jami* i-Abkam al-Qur'an, Cairo: Dar al-Kutub,
1964.

Al-Raysuni, Ahmad, Nagariyyat al-Maqasid ‘inda al-Imam al-Shatibi, Casablanca: Dar al-
Nafa'is, 1995.

Al-Saadi, Abd al-Rahman, Figh Tanzil al-Nusus ‘ala al-Wagi', Riyadh: Dar al-Ifta’, 2000.

Al-Shatibi, Ibrahim Ibn Musa, A/~Muwafagat, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997.

Al-Tarifi, Abdul Aziz, Figh al-Da‘wah, Riyadh: Dar al-Turath, 2014.

Alwani, Taha Jabir, “Towards a Figh for Minorities: Some Basic Reflections.” _American
Journal of Islamic Social Sciences, 1994.

An-Nawawi, Yahya bin Sharaf, Riyadh al-Salibin, Beirut: Dar al-Fikr, 1988.

Auda, Jasser, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, London:

III'T, 2008.

Bennabi, Malik, The Question of Ideas in the Muslim World, Kuala Lumpur: Islamic Book
Trust, 1992.

El-Gamal, Mahmoud, “Islamic Finance: Law, Economics, and Practice”, Islamic
Economic Studies 2000.

Esposito, John L, Islam: The Straight Path, Oxford University Press, 1991.

Esposito, John L., dan Voll, John O, “Islam and Democracy”, Middle East Studies
(1998).

Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I%am al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-‘Alamin, Beirut: Dar al-Fikr,
1973.

Ibn Taymiyyah, Majmn’ al-Fatawa, Riyadh: Dar al-Wafa’, 2005.

Kamali, Mohammad Hashim, “Maqasid al-Shari‘ah and Ijtihad as Instruments of
Change in Islamic Law”, Islamic Studies Journal 2000.

Kamali, Mohammad Hashim, “The Scope of Maslahah in Islamic Jurisprudence”,
Islamic Studies Journal 1989.

Kamali, Mohammad Hashim, Principles of Islamic [urisprudence, Cambridge: Islamic Texts
Society, 1991.

Khalidi, Tarif, The Muslim Jesus: Sayings and Stories in Islamic Literature, Harvard University
Press, 2001.

Lewis, Bernard, The Middle East: A Brief History of the Last 2000 Years, Scribner, 1995.

Nast, Seyyed Hossein, Islamic Science: An Ulustrated Study, World Wisdom, 2007.

Qarni, Aidh Al, La Tahzan, Riyadh: Al-Obekan, 2003.

Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin:
[Figh Tanzil, Figh Wagqi’, dan Figh Ma'aalat: Kajian Figh Pada Strategi Dakwah Dalam Ayat-Ayat Jihad) 139



| Hayatuddin, Agus Idwar Jumhadi, Khaerudin, Novel Bamukmin, Rahmat Hidayat, Imam Saparudin

Ramadan, Tariq, Radical Reform: Islamic Ethics and 1.iberation, Oxtord University Press,

20009.
Sardar, Ziauddin, Reading the Qur'an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam,

Oxford University Press, 2011.

Syed Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam, Kuala Lumpur: ISTAC,
1995.

Wahbah al-Zuhayli, Figh al-Islam wa Adillatnh, Damascus: Dar al-Fikr, 2008.

Wahbah al-Zuhayli. Al-Figh al-Muqarin. Beirut: Dar al-Fikr, 1986.

Yusuf, Abu Umar Faruq Ahmad, “The Role of Figh Muamalat in Islamic Finance

Development”, Journal of Islamic Economics 2015.

140 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025



