
 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 23 

 
MODERATION: Journal of Islamic Studies Review 

Volume. 05, Number. 01, Maret 2025 
p-ISSN: 2776-1193, e-ISSN: 2776-1517 

Hlm: 23-58 
Journal Home Page: http://journal.adpetikisindo.or.id/index.php/moderation/index 

 
 

 
 

ANXIETY DISORDER PERSPEKTIF TAFSIR AL-SYA‘RAWI 
 

Ali Mursyid1|Miftahul Jannah Ismawati2 

Dosen Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah1|Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta2 

 

ali.mursyid@uinjk.ac.id|miftahisma16@gmail.com 

 
Abstract: This research is significant for several reasons: First the number of anxiety disorder sufferers has been increasing year 

by year. Second The numerous challenges of modern life contribute to the prevalence of anxiety disorders. Few scholars have explored 
anxiety disorders from the perspective of Quranic exegesis, especially in the Tafsir al-Sya‘rawi by Sheikh Muhammad Mutawallī al-
Sya‘rawi. While many studies have addressed anxiety disorder from medical and Zen perspectives, few have examined it through the 
lens of Quranic exegesis and Sufism. Therefore, this study seeks to analyze anxiety disorder from the perspective of Quranic exegesis. 
The focus of the research is on Muhammad Mutawallī al-Sya‘rawi’s interpretation of anxiety disorder and its relevance. This study is 
a qualitative research that adopts the approach of Sufi psychotherapy. The data sources used in this research include Tafsir al-
Sya‘rawi and other related literature. The method applied involves content analysis by identifying the main themes that emerge in the 
interpretation regarding mental health anxiety. The research findings indicate that: first, al-Sya‘rawi’s interpretation of verses related 
to anxiety disorder suggests that excessive anxiety can be addressed or reduced through the enhancement of faith, particularly through 
tawakkal (trust in God), ikhlas (sincerity), sabar (patience), rida (contentment), and dzikir (remembrance of God). Second, the 
relevance of this interpretation in the context of modern society is highly significant. This is evidenced by previous studies, such as those 
demonstrating that tawakkal can help reduce anxiety related to hemodialysis therapy in patients with chronic kidney failure, ikhlas 
can provide peace and meaning in life, reducing anxiety caused by situational changes during the Covid-19 pandemic, and dzikir can 
serve as a psychological therapy for the elderly, helping to alleviate anxiety and improve mental well-being by offering tranquility and 
hope 
 

Keyword: Anxiety Disorder, Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Tafsir al-Sya‘rawi, Sufi Psychotherapy 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mailto:ali.mursyid@uinjk.ac.id


| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

24 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

PENDAHULUAN 
Berdasarkan laporan dari United Kingdom Mental Health Foundation, mereka yang 

menderita anxiety disorder, umumnya sering merasakan kegelisahan, perasaan takut, kesulitan 
konsentrasi, gangguan tidur, ketegangan otot, dan cenderung mudah marah. Anxiety disorder 
mencakup sejumlah gangguan, termasuk generalized anxiety disorder atau yang lebih dikenal 
dengan ganguan kecemasan umum, fobia, gangguan kecemasan sosial, PTSD (post-traumatic 
stress disorder), gangguan panik, gangguan obsesif komplusif (OCD) dan seterusnya.1 Gangguan 
kecemasan memiliki variasi tersendiri dalam gejala dan tingkat keparahannya. Semua jenis 
gangguan kecemasan ini, memiliki dampak yang signifikan bagi kesejahteraan baik pada 
individu maupun masyarakat secara global. 

Prevalensi anxiety disorder mengalami kenaikan yang signifikan dalam beberapa dekade 
terakhir. Berbagai data menunjukkan jutaan orang di seluruh dunia  mengalami dampaknya. 
tentu hal ini, harus menjadi perhatian bagi semua kalangan. Menurut laporan National 
Comorbidity Study bahwa satu dari empat orang, memenuhi kriteria untuk setidaknya gangguan 
kecemasan, dengan prevalensi tahunan sebesar 17,7%. Perkiraan yang diterima untuk 
prevalensi gangguan cemasan umum dalam satu tahun adalah dari 3 hingga 8%. Gangguan 
kecemasan menyeluruh sering kali ditemukan bersamaan dengan gangguan mental lainnya. 
terutama gangguan kecemasan atau gangguan mood. Diperkirakan 50% dengan gangguan 
kecemasan menyeluruh juga memiliki gangguan mental lainnya.2 

Kementrian Kesehatan dan Riset Kesehatan Dasar 2018 mengkonfirmasi lebih dari 31 
juta penduduk atau kisaran 15% dari populasi mengalami kasus gangguan mental yang 
diantaranya depresi dan anxiety. Fenomena ini, dipastikan akan terus meningkat dimasa 
mendatang.3 Berdasarkan data Rikesdas yang disampaikan oleh Sri Endriyani dan rekan-
rekannya, prevalensi gangguan mental di Indonesia terutama dengan gejala-gejala depresi dan 
kecemasan mencapai 6.1% pada populasi usia 15 tahun ke atas. Sementara itu, penelitian yang 
dilakukan oleh Ibrahim Kelly, Clive dan Glazebrook menyatakan bahwa terdapat sekitar 29% 
mahasiswa tingkat akhir mengalami kecemasan dengan intensitas yang tinggi. 

Menurut hasil survey kesehatan mental remaja pertama di Indonesia yang disebut 
Indonesia National Adolescent Mental Health Survey (I-NAMHS) bahwa sekitar sepertiga 
remaja di Indonesia menghadapi masalah gangguan kejiwaan, sementara satu dari dua puluh 
remaja mengalami penyakit mental mental dalam kurun waktu satu tahun terakhir. Artinya, 
sekitar 15,5 juta juta remaja mengalami masalah kesehatan mental, dan sekitar 2,45 juta remaja 
menerima diagnosis gangguan mental sesuai dengan kriteria DSM-5 yang digunakan untuk 
mendiagnosis kelainan mental di Indonesia.4 

Data yang diperoleh dari Indonesia mengindikasikan bahwa sekitar 6,1% dari populasi 
di atas usia 15 tahun mengidap gangguan kesehatan mental. Salah satu perwakilan dari 
Perhimpunan Dokter Spesialis Kedokteran Jiwa Indonesia (PDSKJI) Dr. Khamelia Malik 
mengemukakan bahwa terdapat paradox dalam kesehatan remaja. Meskipun fisiknya pada 
umumnya sehat dan memiliki kekuatan, kecepatan, dan kemampuan penalaran yang baik, 
remaja juga cenderung rentan terhadap kondisi yang dapat menyebabkan cedera dan gangguan 
kesehatan mental. Menurut dokter Khamelia saat ini peningkatan angka kesakitan dan 
kematian hingga 200% di kalangan remaja.5 

 
1 Alodokter, “Mengenal Anxiety yang Mengganggu dan Berbagai Jenisnya,” Situs Resmi 

https://www.alodokter.com/mengenal-anxiety-yang-mengganggu-dan-berbagai-jenisnya (16 April 2022). 
2 Okta Diferiansyah dkk, “Gangguan Cemas Menyeluruh” J Medula Unila 5, No. 2, (2016), 2. 
3 Amira Fuziah, eds, “Anxiety Disorder Dalam Al-Qur’an (Telaah Lafadz Khauf, Halu’ dan Huzn),” 4. 
4 Gloria, Hasil Survei I-NAMHS: Satu dari Tiga Remaja Indonesia Memiliki Masalah Kesehatan Mental. Situs 

Resmi Universitas Gajah Mada https://ugm.ac.id/id/berita/23086-hasil-survei-i-namhs-satu-dari-tiga-remaja-
indonesia-memiliki-masalah-kesehatan-mental/ (24 Oktober 2022). 

5 Siti Nadia Tarmizi, “Menjaga Kesehatan Mental Para Penerus Bangsa, dalam Situs Resmi Kemenkes 
https://www.kemkes.go.id/id/rilis-kesehatan/menjaga-kesehatan-mental-para-penerus-bangsa (12 Oktober 
2023) 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 25 

Sebuah analisis data mengenai gangguan kecemasan diukur dengan metrik Global 
Burden of Disease (GBD) menunjukkan peningkatan prevalensi gangguan kecemasan dalam 3 
abad terakhir. Prevalensi global anxiety disorder pada tahun 2019 adalah 4,05%, dengan interval 
ketikpastian (UI) antara 3,39% dan 4,78%. Jumlah total individu yang terjangkit dari tahun 
1990 sampai 2019 meningkat secara signifikan . mulai dari 194,9 juta menjadi 301,4 juta 
dengan (UI) dari 252 juta sampai 356 juta secara umum. Secara global prevalensi untuk semua 
gangguan kesehatan mental adalah 12,537 kasus per 100,000 orang dengan (UI) antara 11,643 
sampai 13,497). Sedangkan untuk tingkat prevalensi anxiety disorder adalah 3,895 per 100,000 
populasi dengan (UI) antara 3,264 sampai 4,601. Jika dibandingkan dengan gangguan 
kesehatan mental lainnya, prevalensi anxiety disorder yang paling tinggi.6 

Anxiety disorder sangat mempengaruhi produktifitas kehidupan seseorang, tidak hanya 
itu pengaruhnya juga berdampak pada sistem kesehatan, kesejahteraan sosial dan ekonomi. 
Penderita anxiety disorder sering mengalami kesulitan dalam beraktivitas sehari-hari, susah 
dalam mempertahankan hubungan yang sehat dan berat untuk mempertahankan 
keseimbangan sosial. Yang mana hal tersebut dapat menurunkan kualitas hidup yang 
signifikan, stress dan lainnya. Dalam masalah kesehatan gangguan kecemasan berlebih atau 
anxiety disorder dapat mengganggu sistem saraf pusat, meningkatkan risiko penyakit 
kardiovaskular, menyebabkan masalah pencernaan, melemahkan sistem imun dan 
menyebabkan masalah pernafasan.7 Dampak anxiety disorder dalam pekerjaan atau istilah work 
anxiety sangat mempengaruhi performa dalam bekerja. Penderitanya tidak akan menerima 
pujian dan selalu tidak yakin dengan dirinya sendiri. Berdasarkan hasil survey Better Up di 2021, 
didapati satu dari empat pekerja mengalami penyusutan performa dalam bekerja karena 
gangguan kecemasan.8 

Dengan demikian, anxiety disorder atau gangguan kecemasan berlebih merupakan isu 
kesehatan mental yang mendesak untuk dikaji. Meningkatnya prevalensi, terdapat dampak 
pada kesejahteraan individu dan pengaruhnya dalam penurunan performa kerja menunjukkan 
perlunya untuk mengkaji masalah ini. Melalui pemaparan di atas penulis sangat tertarik 
meneliti anxiety disorder dalam pandangan Muhammad Mutawalla al-Sya‘rawi. 

 

RUMUSAN MASALAH  
Kajian ini fokus membahas mengenai tafsir ayat-ayat Al-Qur’an terkait dengan anxiety 

disorder dan bagaimana penanganannya dalam Al-Qur’an persfektif tafsir Al-Sya‘rawi karya 
Syeikh Mutawalli al-Sya‘rawi. Fokus pembahasan ini, dirumuskan dalam bentuk pertanyaan-
pertanyaan berikut: 1) Bagaimana penafsiran Syeikh Mutawalli al-Sya‘rawi terhadap ayat-ayat 
yang terkait dengan anxiety disorder dan penangananya? 2) Bagaimana relevansi penanganan 
Anxiety Disorder menurut penafsiran al-Sya‘rawi tersebut sebagai bentuk solusi atas problem 
anxiety disoerder dalam konteks saat ini? 
 
 
 
 
 
 
 

 
6 SRussiayed Fahad Javaid et al, “Epidemiology of Anxiety Disorder: Global Burden and Sociodemographic 

Associations,” Open Access: A Journal of Middle East Current Psychiatry. https://doi.org/10.1186/s43045-023-00315-
3 (2023). 

7 Halodoc, “Ini Dampak Gangguan Kecemasan Pada Kesehatan Tubuh,” Situs Resmi 
https://www.halodoc.com/artikel/ini-dampak-gangguan-kecemasan-pada-kesehatan-tubuh (14 September 2020). 

8 Nika Audina, “Gangguan Kecemasan Saat Kerja (Work anxiety): Arti Hingga Penyebab,” Situs Resmi 
https://glints.com/id/lowongan/gangguan-kecemasan-saat-kerja/(01 Maret 2023). 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

26 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

PENELIITAN-PENELITIAN TERDAHULU 
Dari beberapa penelitian terdahulu, ada beberapa penelitian terdahulu terkait dengan 

tema Anxiety Disorder, yaitu sebagai berikut: Pertama, artikel ilmiah dalam jurnal yang ditulis 
oleh Amira Fuziah, Ahmad Zainuddin, Amir Mahmud, Miftara Ainul Mufid. Dengan judul 
Anxiety Disorder Dalam Al-Qur’an (Telaah lafadz Khauf, Halu’ dan Huzn).9 Penelitian ini, 
membahas tentang ayat-ayat yang menyangkut anxiety disorder dengan identifikasi melalui term-
term Khauf, halu’a dan Huzn.  

Persamaan  penelitian ini, dengan penelitian penulis yakni sama-sama membahas ayat-
ayat anxiety disorder dalam Al-Qur’an dengan identifikasi kosep term-termnya. Adapun 
perbedaan penelitiannya terdapat pada metode yang digunakan penulis. Dalam penelitian ini 
metode yang digunakan hanya mengumpulkan ayat-ayat dalam Al-Qur’an yang berkaitan 
dengan anxiety disorder. Sedangkan penelitian milik penulis menggunakan pendekatan teori 
psikologi tasawuf psikoterapi dan analisis tafsir ayat-ayatnya dari tafsir As-Sya‘rawi. Penelitian 
ini memberikan kontribusi bagi penlis untuk menghimpun ayat-ayat yang terkait dengan 
anxiety disorder. 

Kedua, skripsi yang di tulis oleh Apriliya Lailatul Rohmah dengan judul Anxiety Disorder 
dalam Al-Qur’an Perspektif Psikopatologi.10 Persamaan penelitian ini, dengan penelitian milik 
penulis masih satu bahasan mengenai anxiety disorder juga penelitian pustaka (library research). 
Aspek yang membedakan penelitian ini, dari penelitian penulis ialah objek penelitian ini, 
meneliti bagaimana konsep gangguan kecemasan (anxiety disorder) dijelaskan dalam Al-Qur’an 
dengan menggunakan pendekatan psikopatologi. Penelitian ini, mengidentifikasi enam 
terminologi dalam Al-Qur’an yang berhubungan dengan gangguan kecemasan, yaitu khauf, 
ru’b, rau’, daiq, halu’, dan waswas.  

Sedangkan penelitian milik penulis dikhususkan pada term daiq, khouf dan huzn 
perbedaan selanjutnya terletak pada pendekatan penelitian dimana penelitian ini, 
menggunakan pendekatan psikopatologi adapun penelitian milik penulis mencakup 
pendekatan tasawuf psikoterapi. Temuan penelitian ini memberi kontribusi penting dalam 
memahami hubungan antara konsep kecemasan dalam Al-Qur’an dan psikopatologi, serta 
menawarkan perspektif yang kaya bagi pendekatan kejiwaan modern dalam menangani 
gangguan kecemasan. 

Ketiga, skripsi yang ditulis oleh Yuniar Rizqiah dengan judul Psikoterapi Anxiety Disorder 
(Gangguan Kecemasan) Dalam Perspektif Wahbah Al-Zuhaili Pendekatan Psikologi Islam (Studi Analisis 
Kitab Tafsir Al-Munir).11 Penelitian ini, ingin mencari tahu bagaimana pandangan Wahbah Al-
Zuhaily terkait dengan kecemasan mental dengan pendekatan psikologi Islam. Selain 
pandangan Wahbah Al-Zuhaily terkait dengan kecemasan mental, tulisan ini membahas terkait 
dengan pengobatan atau psikoterapi dari anxiety disorder.  

Persamaan yang ditawarkan dalam penelitian ini dengan penelitian milik penulis ialah 
tawaran dalam memecahkan problematika anxiety disorder dengan mendekatkan diri kepada 
tuhan. Penelitian ini, berbeda dari penelitian penulis dalam hal objek tokoh yang dibahas. 
Penelitian ini, membahas pemikiran Wahbah Al-Zuhaily terkait anxiety disorder dan 
psikoterpainya. Akan tetapi dalam hal psikoterapi penelitian ini sama sekali tidak mengambil 
solusi, penanganan atau psikoterapi dari tafsir dan pemikiran Wahbah Al-Zuhaily. Sementara 

penelitian milik penulis membahas dari sudut pandang Imam al-Sya‘rawi dalam tafsir al-
Sya‘rawi dengan pendekatan tasawuf psikoterapi. Kontribusi kajian ini memberikan dan 
memaparkan beberapa term anxiety disorder serta ayat-ayatnya. 

 
9 Amira Fuziah, eds,. “Anxiety Disorder Dalam Al-Qur’an (Telaah Lafadz Khauf, Halu’ dan Huzn),” 1. 
10 Apriliya Lailatul Rohmah, “Anxiety Disorder dalam Al-Qur’an Persfektif Psikopatologi”, (Skripssi Sarjana, 

Fakultas Ushuluddin dan Dakwah Institut Agama Islam Negeri, Madura, 2023), ii. 
11 Yuniar Rizkiah, “Psikoterapi Anxiety Disorder (Gangguan Kecemasan) Dalam Persfektif Wahbah Al-

Zuhaili Pendekatan Psikologi Islam (Studi Analisis Kitab Tafsir Al-Munir)”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin 
dan Dakwah Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta, 2023), 10.  



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 27 

Keempat, artikel ilmiah dalam jurnal yang di tulis Firly Hidayanti dan Agus Hidayatullah 
dengan judul Depression and Anxiety from the Alquran’s Perspective (Analysis of the interpretation of the 

Huzn and Khouf verses according to Maudu’i Al-Farmawi’s Tafzir Theory).12 Penelitian ini, 
menunjukkan hasil bahwa dari persfektif Al-Qur’an rasa sedih dan takut merupakan bagian 
dari ujian hidup yang semua manusia pasti merasakannya. Dalam penelitian ini, disajikan solusi 
dalam menangani perasaan-perasaan tersebut. Persamaan penelitian ini dengan penelitian milik 
penulis yakni sama-sama membahas term anxiety disorder, akan tetapi term yang digunakan 
khusus pada huzn dan khouf.  

Adapun perbedaannya terletak pada pendekatan yang digunakan. Peneltian ini 
menggunakan pendekatan teori tafsir maudu’i Al-Farmawi berbeda dengan milik penulis yang 
menggunakan pendekatan tasawuf psikoterpi. Perbedaan selanjutnya terletak pada kajian yang 
digunakan. Penelitian ini menggunakan kajian tematik atau maudu’i sedangkan penelitian milik 
penulis menggunakan kajian tokoh, yakni perspektif Imam al-Sya‘rawi terkait anxiety disorder. 
Kajian ini, memberikan kontribusi kepada penulis mengenai ragam kata kesedihan dalam Al-
Qur’an yang semakna dengan lafaz huzn.  

Kelima, skripsi yang ditulis oleh Miftahul Jannah dengan judul Gamgguan Kecemasan 
(Anxiety) Dalam Al-Qur’an (Studi Tematik Tafsir Ayat-yat Kesempitan Jiwa).13 Kesimpulan hasil dari 
penelitian ini ialah dalam Al-Qur’an kesempitan jiwa memiliki beragam makna yakni jiwa yang 
bersedih, takut, khawatir dan lemah yang semua itu merupakan sifat dari anxiety disorder. Di 
antara pemicu anxiety disorder ialah berasal dari diri individu itu sendiri, khendak Allah, dan dari 
lingkungan sekitar. Kemudian problem solving yang ditawarkan dengan menjauhi prasangka 
buruk dan bersabar.  

Persamaan yang ada antara penelitian ini dan penelitian penulis dapat ditemukan pada 
jenis penelitiannya yakni penelitian kepustakaan (library research) dengan analisis data kualitatif. 
Perbedaan utama antara penelitian ini dengan penelitian milik penulis ialah penelitian ini hanya 
mengosentrasikan ayat-ayat kesempitan jiwa. Sedangkan penelitian milik penulis tidak hanya 
menitikberatkan pada ayat-ayat kesempitan jiwa melainkan memperluas bahasannya mulai dari 
ayat-ayat tentang khouf, huzn dan daiq. Skripsi ini memberikan kontribusi kepada penulis terkait 
ayat-ayat yang berkaian dengan kesempitan jiwa dimana dalam Al-Qur’an disebutkan sebanyak 
13 kali dalam 12 ayat. 

 

METODOLOGI PENELITIAN  
Penelitian ini adalah penelitian pustaka dengan data yang bersifat kualitatif.  Adapun 

Sumber data primer penelitian ini adalah kitab tafsir al-Sya‘rawi karya Syeikhh Mutawalli al-
Sya‘rawi. Sementara sumber data skunder (secondary sources) meliputi buku, makalah, laporan 
hasil penelitian, jurnal dan literature atau rujukan tertulis lainnya yang terkait dengan penelitian 
ini. 

Untuk mengumpulkan data, dalam penelitian ini digunakan teknik. Metode 
dokumentasi diartikan sebagai suatu proses pengumpulan data melalui penelusuran dan kajian 
kepustakaan terhadap segala hal yang melibatkan topik yang diteliti oleh peneliti, yang dapat 
bersumber dari buku, kitab tafsir, jurnal, atau sebagainya. Dengan menggunakan teknik ini, 
peneliti memperoleh data-data yang kemudian dapat dianalisis dan diolah dalam bentuk kata-
kata untuk menghasilkan kesimpulan penelitian.  

 
 

 
12 Firly Hidayanti, Agus Hidayatullah “Depression and Anxiety from the Alquran’s Perspective (Analysis of 

the interpretation of the Huzn and Khouf verses according to Maudhu’i Al-Farmawi’s Tafzir Theory” Jurnal of 
U’lumul Qur’an and Tafsir Studies 2, No. 2, (2023), 3. 

13 Miftahul Jannah, “Gangguan Kecemasan (Anxiety) Dalam Al-Qur’an (Studi Tematik Tafsir Ayat-ayat 
Kesempitan Jiwa)”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah Institut Agama Islam Negeri (IAIN), 
Curup, 2023), ii 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

28 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Setelah data dikumpulkan, kemudian dianalisis. Data dianalisis menggunakan metode 
analisis isi (content analysis), yaitu metode yang dilakukan dengan cara mengenalisis makna dari 
berbagai sumber primer dan sekunder. Dengan demikian, langkah-langkah dalam penelitian ini 
meliputi: Pertama, peneliti menentukan tema yang akan dikaji. Kedua, menghimpun ayat-ayat 
yang berkaitan atau relevan dengan term anxiety. Ketiga, menelusuri bagaimana penafsiran 
Syeikhh Mutawalli al-Sya‘rawi terhadap ayat-ayat tersebut. Keempat, peneliti menganalisis 
penafsiran Syeikh Mutawalli al-Sya‘rawi dengan pendekatan yang telah ditetapkan. 

Pendekatan penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan tasawuf 
psikoterapi. Tasawuf psikoterapi merupakan sebuah pendekatan bercorak tasawuf atau 
psikologi, yang berupa sintesis ilmu keislaman (tasawuf/mistisisme) dengan metode dalam 
psikologi (psikoterapi/terapi jiwa).14 Mengingat tasawuf psikoterapi sejalan dengan tafsir yang 
berisi pesan-pesan Al-Qur’an tentang penenangan diri, dzikir, taubat, tawakkal. Kemudian 
tasawuf itu sendiri memiliki kaitan dan makna penting dengan berbagai permasalahan yang 
dihadapi manusia modern. Menawarkan kesejukan batin sekaligus disiplin syari’at sekaligus 
dengan cara yang seimbang.15 
 

HASIL ANALISIS PEMBAHASAN  
1. Analisis Terhadap Penafsiran Muhammad Mutawalli as-Sya’rawi  

Dalam pembahasan ini akan dianalisis bagaimana interpretasi atau penafsiran Mutawalli 
al-Sya‘rawi berkenaan dengan anxiety disorder dan solusi penangananya 
a) Penafsiran Ayat-Ayat tentang Anxiety disorder dan Analisa  

Berikut interpretasi Muhammad Mutawallī Asy-Sya’rawi mengenai anxiety disorder dalam 
term: khauf, huzn dan daiq. 
1) Term Khauf 

Pembahasan terkait kata kunci khauf  terdapat di antaranya pada ayat berikut ini. 

ْ ليََحْزنُُنِيْ   فِلُوْنَ  انَْ تَذْهَبُ وْا بهِ وَاَخَافُ انَْ يَّأْكُلَهُ الذِِئْبُ وَانَْ تُمْ عَنْهُ غ   قاَلَ اِنِِّ
Dia (Ya‘qub) berkata, “Sesungguhnya kepergian kamu bersama dia (Yusuf) sangat menyedihkanku dan aku 

khawatir serigala akan memangsanya, sedangkan kamu lengah darinya.” QS. Yusuf [12]: 13 
Berikut penafsiran Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi: Ucapan ayah (nabi Ya’qub as 

sebagai ayahnya nabi Yusuf) di sini pasti membuat mereka marah karena itu adalah bukti cinta 
yang luar biasa, sampai pada tingkat di mana dia takut kehilangan Yusuf karena kurangnya 
kesabarannya terhadap perpisahan dengannya, dan perhatian yang sangat besar terhadapnya; 
kemudian dia (Ya’qub) mengajukan alasan lainnya, yaitu: “Dan aku khawatir bahwa dia akan 
dimakan oleh serigala sementara kalian lalai darinya.” QS. Yusuf (12): 1316 

Dan sebagian orang berkata: Ya’qub menginspirasi mereka untuk melakukan kebohongan 
ini; kalau bukan karena itu, mereka tidak akan tahu untuk membuat kebohongan ini. Dan kita 
perhatikan bahwa Ya’qub memberikan perhatian kepada saudara-saudara Yusuf; dia tidak 
mengatakan: “Aku khawatir bahwa dia akan dimakan serigala sementara kalian duduk-duduk saja,” 
tetapi dia berkata: “Dan aku khawatir bahwa dia akan dimakan oleh serigala sementara kalian lalai 
darinya.”17 Ini untuk menumbuhkan dalam diri mereka perasaan persaudaraan yang 
mengharuskan mereka untuk tidak berperilaku buruk terhadap saudara mereka; dan juga agar 
orang lain tidak berperilaku buruk terhadapnya kecuali jika mereka lalai terhadap saudaranya.18 

 
 
 

 
14 Endang Sri Rahayuh, “Bertasawuf di Era Modern Tasawuf Sebagai Psikoterapi”, 7. 
15 Endang Sri Rahayuh, “Bertasawuf di Era Modern Tasawuf Sebagai Psikoterapi”, 7. 
16 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 6877. 
17 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 6877. 
18 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawī, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 6878. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 29 

Dan kita perhatikan dalam jawaban mereka, ketidak mampuan mereka untuk membalas 
ucapannya: “Sungguh, aku merasa sedih jika kalian pergi bersamanya”. Maka cinta ini dari Ya’qub 
kepada Yusuf adalah yang mendorong mereka untuk dengki kepada Yusuf, dan mereka hanya 
menanggapi kekhawatirannya bahwa dia akan dimakan oleh serigala, dan Al-Qur’an pun 
menyebutkan apa yang mereka katakan.19 

Kecemasan kerap kali diasosiasikan dengan rasa takut yang berlebihan. Perasaan takut 
terhadap masa depan, situasi spesifik, kematian, dan pengalaman masa lalu dapat memicu 
kecemasan pada individu. Ketakutan yang berkaitan dengan kecemasan umumnya terkait 
dengan hal-hal yang tidak terlihat, abstrak, atau yang belum tentu terjadi. Ini berbeda dari 
ketakutan biasa yang timbul saat seseorang berada dalam situasi yang benar-benar 
mengancam, seperti ketika bertemu dengan hewan buas. Namun, baik rasa takut maupun 
kecemasan memiliki titik fokus yang sama, yaitu potensi ancaman di masa depan. Jika rasa 
takut ini melampaui batas yang wajar, kondisi mental seseorang bisa terguncang, 
mengakibatkan kegelisahan, kesedihan, keputusasaan, dan bahkan depresi.20 

Dalam penafsiran Asy-Sya’rawi  tersebut dapat dipahami ketakutan Nabi Ya’qub yang 
mendalam dan berlebih terhadap kemungkinan Yusuf dimakan serigala, meskipun ancaman 
tersebut belum tentu nyata. Kecemasan Ya’qub adalah hasil dari cinta dan perhatian yang 
sangat besar terhadap Yusuf, yang mendorongnya ke dalam kondisi kecemasan yang intens 
dan irasional terhadap suatu bahaya yang tidak pasti. Ini adalah contoh yang paling relevan 
dari ayat yang menjelaskan ketakutan berlebih dalam konteks anxiety disorder, karena 
menunjukkan bagaimana rasa takut yang berlebihan bisa muncul bahkan dari niat yang baik 
seperti perlindungan dan cinta.  

الذِِئْبُ  يَّأْكُلَهُ  انَْ   Ungkapan ini menunjukkan ketakutan spesifik dan berlebih (serigala وَاَخَافُ 

memakan Yusuf), yang bisa dianggap sebagai bentuk phobia atau irrational fear dalam konteks 
anxiety disorder. Ini mencerminkan bagaimana ketakutan Ya’qub adalah berlebihan karena tidak 
didasarkan pada keadaan yang realistis atau bukti yang kuat bahwa serigala memang akan 
menyerang Yusuf. Asy-Sya’rawi menyoroti kecemasan Nabi Ya’qub terhadap Yusuf yang 
terefleksi dalam ketakutannya akan kemungkinan Yusuf dimakan oleh serigala. Dari sudut 
pandang anxiety disorder, ketakutan yang dialami Ya’qub dapat dilihat sebagai bentuk kecemasan 
yang berlebihan terhadap kemungkinan terjadinya bahaya, meskipun hal tersebut belum tentu 
terjadi. Hal ini menunjukkan bahwa kecemasan ini adalah hasil dari cinta yang mendalam dan 
perhatian yang intens, yang dapat dikaitkan dengan konsep attachment anxiety dalam psikologi 
modern, di mana seseorang mengalami kecemasan tinggi karena takut kehilangan orang yang 
dicintai. 

Ayat ini menggambarkan kondisi emosional Ya’qub yang dapat dikaitkan dengan konsep 
anxiety disorder karena mengandung elemen ketakutan yang intens dan irasional terhadap suatu 
bahaya yang tidak pasti. Dalam tafsir ini, Asy-Sya’rawi  memperlihatkan bagaimana emosi yang 
kuat dapat memicu kecemasan, yang relevan dalam memahami kecemasan berlebih dalam 
kehidupan sehari-hari. 

Cemas sering kali mengganggu dan menyebabkan masalah psikosomatis, kemudian cemas 
ini tidak terjadi begitu saja melainkan terakumulasi. Penyebab cemas itu sendiri adalah emosi 
negatif, dimana emosi negatif ini bisa muncul hanya dengan situasi yang biasa. Doktor Andri 
memberikan contoh pada dirinya pergi bekerja dalam keadaan kesal yang disebabkan 
kecapean, kurang tidur, merasa jenuh. Ketika tidak bisa beradaptasi dengan situasi tersebut, 
maka akan menyebabkan kelelahan mental.  

 

 
19 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 6878. 
20 Apriliya Lailatul Rohmah, “Anxiety Disorder Dalam Al-Qur’an” (Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin dan 

Dakwah, Madura, 2023), 4. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

30 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Berbeda dengan praktik yang diikuti dengan rasa tanggung jawab dan menyadari proses 
tersebut untuk membantu orang lain maka energi positif ini akan membuat bersemangat 
dalam beraktivitas.21 Dari sudut pandang tasawuf, kecemasan Nabi Ya’qub bisa dilihat sebagai 
ujian dan pelajaran spiritual. Kecemasan yang dialami mungkin juga merupakan sarana untuk 
mengembangkan kesabaran dan kepercayaan penuh kepada Allah (tawakkal). Dalam konteks 
tasawuf psikoterapi, kecemasan yang berlebihan seperti yang digambarkan ini bisa dilihat 
sebagai peluang untuk mengasah kualitas spiritual seperti sabar dan tawakkal. 

Dalam tasawuf psikoterapi, tawakkal (kepercayaan penuh kepada Allah) adalah salah satu 
metode untuk mengatasi kecemasan. Dengan mengingatkan individu untuk menyerahkan 
urusan mereka kepada Allah, seseorang dapat mengurangi tingkat kecemasan yang dirasakan. 
Penafsiran Asy-Sya’rawi, yang menekankan pada cinta Ya’qub dan kecemasannya terhadap 
Yusuf, dapat diambil pelajaran bahwa kecemasan tersebut perlu dikelola dengan meningkatkan 
tawakkal. 

Kesimpulannya, penafsiran Sya’rawi ini tidak hanya memberikan wawasan teologis, tetapi 
juga dapat diintegrasikan dengan pendekatan modern dalam memahami dan mengatasi anxiety 
disorder melalui lensa spiritual dan psikoterapi tasawuf. Ini menunjukkan betapa pentingnya 
tawakkal dan pengelolaan emosi dalam menjaga keseimbangan psikologis dan spiritual. 
2) Term Huzn 

Salah satu pembahasan mengenai kata kunci huzn dapat ditemukan dalam ayat berikut ini. 

مُْ لََ يكَُذِِبُ وْنَكَ وَل     يََْحَدُوْنَ  تِ اللِ ِ ي  لِمِيَْْ بِ  كِنأ الظِ  قَدْ نَ عْلَمُ انِأه ليََحْزنُُكَ الأذِيْ يَ قُوْلوُْنَ فاَِنَّأ
Sungguh, Kami mengetahui bahwa sesungguhnya apa yang mereka katakan itu betul-betul membuatmu 

(Nabi Muhammad) bersedih. (Bersabarlah) karena sebenarnya mereka tidak mendustakanmu, tetapi orang-
orang zalim itu selalu mengingkari ayat-ayat Allah. QS. Al-An’am [6]: 33 

Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi mengemukakan dalam tafsirnya mengenai ayat 
tersebut bahwa Allah menjelaskan keadaan orang kafir serta posisi mereka di akhirat ketika 
mereka berdiri di hadapan neraka dan berdiri dihadapan Allah. Setelah itu perkataan itu 
mengarah kepada Rasulullah Saw, yang mana rasul merasakan kesulitan dan penderitaan dalam 
menyampaikan risalah dari Allah kepada orang-orang kafir. Rasul bersedih karena kaumnya 
tidak merasakan manisnya iman.22 

Rasul sangat ingin semua manusia untuk beriman dan rasul merasa sakit ketika mendapati 
sebagaian manusia menentang dakwah seruan keimanan. Rasul menginginkan orang kafir 
untuk beriman walaupun sebenarnya tugas rasul hanya memyampaikan saja. Jika Allah 
berkehendak maka akan dijadikan semua manusia beriman dengan menurunkan kepada 
mereka tanda dari langit yang membuat mereka semua tunduk kepada-Nya.23 

Allah tidak menginkan hanya fisik untuk tunduk melainkan disertai tunduknya hati. Allah 
ingin manusia datang dengan suka rela dengan pilihan mereka sendiri untuk membuktikan 
kecintaannya kepada khaliq.24 

Sedih ialah keluarnya jiwa dari keadaan kegembiraannya. Insan mencapai kebahagian 
ketika dia mempunyai sistem (organ tubuh) yang berfungsi menjalankan tugasnya. Ketika 
terjadi sesuatu yang mengganggu diantara salah satu sistem tersebut maka itu akan 
menimbulkan kesedihannya. Sedih bisa juga merupakan emosi terhadap sesuatu yang datang 
atau terhadap perkara yang tidak di inginkan oleh jiwa.25 

Rasul ingin orang yang mendengar penyampaiannya agar beriman, akan tetapi sebagaian 
menentang keimanan itu bahkan sebagian yang lain mencemooh atau menuduh rasul sebagai 
tukang sihir, orang gila dan penyair. Maka Allah menghibur rasulnya yakni: 

 
21 Andri Psikosomatik, ‘Sembuh dari Cemas itu Bisa!!! Mencari Sumber Cemas di Dalam Diri’, publikasi, 2024, 

https://youtu.be/mLIAF6ZXuDA?si=MnNlTi9GfSk3uSRz, accessed 16 Agustus 2024. 
22 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 3593. 
23 Imam Mutawalli Asy-Sya’raw, Tafsir Asy-Sya’rawi,  (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 3593. 
24 Imam Mutawalli Asy-Sya’raw, Tafsir Asy-Sya’rawi, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 3594. 
25 Imam Mutawalli Asy-Sya’raw, Tafsir Asy-Sya’rawi,  (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 3594. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 31 

مُْ لََ يكَُذِِبُ وْنَكَ وَل      يََْحَدُوْنَ  تِ اللِ ِ ي  لِمِيَْْ بِ  كِنأ الظِ  قَدْ نَ عْلَمُ انِأه ليََحْزنُُكَ الأذِيْ يَ قُوْلوُْنَ فاَِنَّأ
Sesungguhnya engkau wahai Muhammad harus tahu bahwa perkataan mereka tidak ada 

kaitannya denganmu, karena dengan kesepakatan umum di antara mereka, kamu adalah orang 
yang terpercaya. Mereka mendustaka ayat-ayat-Ku yang diturunkan bersamamu. Karena 
sebelum itu rasul adalah orang yang terpercaya. Orang-orang kafir di antara mereka tidak 
mempercayakan sesuatupun harta dan barang berharga mereka kecuali kepada rasulullah Saw. 
Seorang manusia tidak mungkin menipu dirinya dengan apa yang menjadi perhatiannya. 
Seolah-olah Allah ingin menanggung beban dari rasulullah dengan berkata: siapa yang 
mengarahkan hinaan kepada rasul sesungguhnya hinaan itu diarahkan kepada pengutusnya, 
yaitu Allah. Allah ingin menjelaskan bahwa Rasulullah adalah orang yang paling ingin agar 
umatnya menanggapi seruan dakwah.26 Menurut penulis keterkaitan penafsiran Syekh 
Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rwi terhadap surah Al-An’am ayat 33 dengan konsep anxiety 
disorder dapat dilihat melalui beberapa aspek, terutama dalam bagaimana ayat ini 
menggambarkan respons emosional terhadap penolakan dan kesedihan, serta bagaimana 
panduan Al-Qur’an ini dapat memberikan wawasan tentang cara mengelola kecemasan: 

Pertama, kesedihan Nabi Muhammad Saw, Asy-Sya’rwi menjelaskan bahwa ayat ini 
menunjukkan perhatian Allah Swt kepada nabi Muhammad Saw dalam menghadapi penolakan 
kaumnya. Kesedihan yang dirasakan oleh Nabi bukan karena mereka tidak mempercayainya 
sebagai seorang pribadi, melainkan karena mereka menolak wahyu yang dibawanya. Dalam 
konteks anxiety disorder, kesedihan atau kecemasan sering muncul dari perasaan tidak diterima, 
rasa takut akan kegagalan, atau penolakan sosial. 

Penafsiran Asy-Sya’rawi pada ayat ini bisa diaplikasikan dalam konteks psikologi Islam 
atau tasawuf psikoterapi, dengan cara memberikan pemahaman bahwa rasa sedih atau tertekan 
yang dialami seseorang saat menghadapi penolakan sosial atau penghinaan bukanlah sesuatu 
yang salah atau tidak wajar. Sebagaimana nabi Muhammad Saw yang juga merasakan 
kesedihan, manusia juga dapat merasa sedih.  Ayat ini memberikan pengakuan bahwa perasaan 
seperti itu adalah bagian dari pengalaman manusia.  Namun, penting untuk menyadari bahwa 
penolakan tersebut seringkali lebih terkait dengan sikap dan prasangka orang lain terhadap 
kebenaran, bukan terhadap individu secara pribadi. Dalam konteks penanganan anxiety disorder, 
pemahaman ini dapat membantu individu memisahkan diri mereka dari penolakan yang 
mereka hadapi dan mendorong mereka untuk fokus pada kebenaran dan nilai-nilai yang 
mereka anut. 

Kedua respon terhadap kecemasan. Ayat ini menunjukkan bahwa meskipun Nabi 
Muhammad Saw merasa sedih, Allah menghiburnya dengan menyatakan bahwa penolakan itu 
sebenarnya bukan terhadap pribadi Nabi, tetapi terhadap ayat-ayat Allah. Ini adalah pengingat 
bahwa sumber kecemasan seringkali bukanlah diri kita sendiri, tetapi bisa terkait dengan faktor 
eksternal yang di luar kendali kita. Dalam penanganan anxiety disorder, pendekatan ini 
mengajarkan untuk memisahkan diri dari sumber kecemasan yang mungkin tidak sepenuhnya 
terkait dengan nilai atau identitas pribadi seseorang. Dengan memahami bahwa tidak semua 
hal negatif yang terjadi adalah refleksi dari diri kita, seseorang dapat mengurangi beban 
kecemasan. 

Ketiga memuat tentang penerimaan dan tawakkal. Penafsiran ayat ini bisa mengarah pada 
konsep tawakkal (berserah diri kepada Allah), di mana seseorang menerima bahwa ada hal-hal 
di luar kendali mereka dan menyerahkan hasil akhirnya kepada kehendak Allah. Ini bisa 
menjadi alat penting dalam mengelola kecemasan, di mana individu belajar untuk melepaskan 
kontrol atas hal-hal yang tidak bisa mereka kendalikan. 

 
 

 
26 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 3595. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

32 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Anxiety disorder sering kali diperburuk oleh perasaan bahwa seseorang harus 
mengendalikan segala sesuatu di sekitar mereka. Dengan tawakkal, seseorang dapat 
mengurangi kecemasan dengan menerima bahwa mereka tidak bisa mengendalikan segala 
sesuatu dan berserah diri kepada Allah. 

Keempat, memuat tentang penerimaan dan penghiburan ilahi. Ayat ini juga memberikan 
penghiburan dari Allah kepada nabi Muhammad Saw. Dalam konteks anxiety disorder, 
penghiburan ini bisa dilihat sebagai dukungan spiritual yang membantu individu merasa tidak 
sendirian dalam menghadapi kecemasan mereka. 

Penghiburan ini bisa diterapkan dalam terapi Islam, di mana seseorang diajak untuk 
merasa tenang dengan mendekatkan diri kepada Allah dan mencari kekuatan dalam iman 
mereka ketika menghadapi kecemasan. 

Terakhir mengenai keterhubungan dengan psikologi Islam. Konsep ini menunjukkan 
bahwa dalam Islam, kecemasan dan kesedihan bukanlah hal yang tabu atau dianggap sebagai 
kelemahan iman, melainkan bagian dari kehidupan yang wajar. Pemahaman ini dapat 
membantu mengurangi stigma yang sering terkait dengan anxiety disorder dan membuka jalan 
untuk pendekatan yang lebih holistik dan spiritual dalam penanganannya. 

Kita dapat memahami bahwa pengalaman kecemasan adalah bagian alami dari 
kehidupan manusia, bahkan untuk orang-orang terpilih seperti para nabi. Panduan dari ayat ini 
memberikan jalan bagi pendekatan spiritual yang dapat digunakan dalam penanganan 
kecemasan, di mana iman dan kepercayaan kepada Allah menjadi pusat dari ketenangan jiwa. 

Dalam penafsiran al-Maraghi, makna kesedihan (Al-Huznu) disini adalah penderitaan 
yang dirasakan dalam jiwa ketika kehilangan sesuatu yang dicintai; atau ketika tidak berhasil 
mendapatkan sesuatu yang diinginkan, atau saat terjadi sesuatu yang tidak diharapkan dan 
tidak ada cara untuk mengatasinya selain dengan menghibur diri.27 

Asbabun nuzul ayat ini ialah tatkala Imam Tirmidzi dan Imam Hakim telah 
meriwayatkan dari Ali bahwa Abu Jahal pernah mengatakan kepada Nabi Saw, “Sesungguhnya 
kami tidak membohongimu, melainkan kami hanya menolak apa yang kamu sampaikan.” Lalu, 
Allah Swt menurunkan firman-Nya: “Mereka sebenarnya tidak mendustakanmu, tetapi orang-orang 
yang zalim itu mengingkari ayat-ayat Allah” QS. Al-An’am [6]: 33.28 Surah ini diturunkan berkaitan 
dengan dakwah Rasulullah kepada kaum musyrikin Makkah agar memeluk Islam, serta 
bantahan mereka terhadap rasul tentang tauhid, kenabian, dan kebangkitan. Dalam surah ini, 

terdapat banyak perkataan mereka yang diungkapkan dengan kata وَقاَلُوا, seperti:29 

 وَقاَلوُا لَوْلََ أنُْزلَِ عَلَيْهِ مَلَك  
Dan mereka berkata, “Mengapa tidak diturunkan malaikat kepadanya (Muhammad)?” QS. Al-

An’am [6]: 8 

نْ يَا   وَقاَلوُا إِنْ هِيَ إِلَأ حَيَاتُ نَا الدُّ
Dan mereka berkata, “Hidup hanyalah di dunia ini.” QS. Al-An’am [6]: 29 

Surah ini juga banyak memuat ajaran kepada rasulullah untuk menjawab bantahan 

mereka dengan menegakkan hujjah dan keterangan, yang diungkapkan dengan kata  ْقُل , seperti: 

 قُلْ لِمَنْ مَا فِ السأمَوَاتِ وَالَْْرْضِ 
Artinya: “Katakanlah (Muhammad), “Milik siapakah apa yang di langit dan di bumi?” QS. Al-

An’am[6]: 12 

 
27 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer Aly dan Bahrun 

Abubkar, Terjemah Tafsir Al-Maragi 7, 148. 
28 Imam Jalaluddin Al-Mahalli dan Imam Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain Berikut Asbabun Nuzul Ayat Surat 

Al-Fatihah s.d. Al-Isra, terj. Bahrun Abubakar, Terjemah Tafsir Jalalain Berikut Asbabun Nuzul Jilid 1 (Bandung:  Sinar 
Baru Algensindo, 2016), 581. 

29 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer Aly dan Bahrun 
Abubkar, Terjemah Tafsir AAl-Maragi 7, 148. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 33 

ذُ وَليًِّا فاَطِرِ السأمَوَاتِ وَالَْْرْضِ   قُلْ أَغَيَْْ اللأِ أَتَّأِ
Artinya: “Katakanlah (Muhammad), “Apakah aku akan menjadikan pelindung selain Allah yang 

menjadikan langit dan bumi?” QS. Al-An’am [6]: 14 
Setelah menyampaikan hujjah-hujjah ini, surah tersebut juga menceritakan dampak 

kekufuran mereka terhadap jiwa Nabi serta kesedihannya karena mendengar perkataan mereka 
mengenai kenabian dan menyaksikan mereka berpaling dari dakwahnya. 

Allah berfirman,  َليََحْزنُُكَ الأذِي يَ قُولوُن إنِأهُ  نَ عْلَمُ   Kami sungguh mengetahui bahwa ucapan mereka) قَدْ 

membuatmu bersedih). Ucapan mereka yang menyakiti hati Nabi adalah terkait dengan diri beliau, 
dakwah, dan kenabian beliau, seperti tuduhan dusta, celaan, serta usaha mereka untuk 
menjauhkan orang-orang Arab dari beliau.30 

Ibnu Katsir menyatakan bahwa Allah Swt, menurunkan ayat ini untuk menghibur nabi 
dari kesedihan yang beliau rasakan akibat pendustaan dan sikap mereka. Penghiburan ini juga 
tercermin dalam firman-firman Allah lainnya, seperti:31 

 فَلََ تَذْهَبْ نَ فْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَراَت  
Maka janganlah engkau (Muhammad) biarkan dirimu binasa karena kesedihan terhadap mereka. 

QS. Fatir [35]: 8 

 فَ لَعَلأكَ بَخِع  نَ فْسَكَ عَلَى أَثََرهِِمْ إِنْ لََْ يُ ؤْمِنُوا بِِذََا الْْدَِيثِ أَسَفًا 
Maka barangkali engkau (Muhammad) akan mencelakakan dirimu karena bersedih hati setelah 

mereka berpaling, sekiranya mereka tidak beriman kepada keterangan ini (Al-Qur’an). QS. Al-Kahf 
[18]: 6 

Quraish Shihab dalam tafsirnya menjelaskan ayat ini tentang seruan dan dialog yang 
dilakukan oleh rasulullah kepada para penentang, sebagaimana yang diperintahkan oleh ayat-
ayat Al-Qur’an, telah dilakukan berulang kali. Namun, hasilnya tidak sesuai dengan harapan, 
bahkan ayat terakhir menunjukkan bahwa para penentang tersebut tidak menggunakan akal 
sehat mereka, sehingga wajar jika mereka mengalami kerugian dan kehancuran. Hal ini 
tentunya membuat nabi Muhammad Saw merasa sangat sedih, karena beliau selalu berharap 
umatnya patuh kepada Allah Swt. Oleh karena itu, ayat ini datang untuk menghibur beliau, 
menegaskan bahwa Allah mengetahui apa yang selalu mereka katakan, yang intinya adalah 
penolakan terhadap dakwah beliau, dan hal ini sangat menyedihkan hatinya. Nabi tidak perlu 
bersedih hati karena sebenarnya mereka tidak mendustakan beliau secara pribadi; mereka 
dalam hati kecilnya mengenal beliau sebagai orang yang bijaksana dan jujur, yang diberi gelar 
al-Amin (yang jujur). Namun, karena kezaliman dan keras kepala mereka, hati mereka tertutup. 
Meskipun akal dan pengalaman mereka mengakui bahwa nabi adalah orang yang jujur, mereka 
tetap menolak ayat-ayat Allah dan tidak mempercayai ajaran Ilahi yang beliau sampaikan.32 
3) Term Daiq 

Ayat berikut ini mencakup pembahasan tentang kata kunci daiq. 

 وَلَقَدْ نَ عْلَمُ انَأكَ يَضِيْقُ صَدْرُكَ بِاَ يَ قُوْلوُْنَ  

Artinya: “Sungguh, Kami benar-benar mengetahui bahwa dadamu menjadi sempit (gundah dan 
sedih) disebabkan apa yang mereka ucapkan.” QS. Al-Hijr [15]: 97 

 
 
 

 
30 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer Aly dan Bahrun 

Abubkar, Terjemah Tafsir AAl-Maragi 7, 149. 
31 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer Aly dan Bahrun 

Abubkar, Terjemah Tafsir AAl-Maragi 7, 149. 
32 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 399. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

34 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Dalam penafsiran Muḥammad Muṭawalli Asy-Sya’rawi menjelaskan makna daiq atau 
sesaknya dada ialah berkurangnya udara yang masuk melalui pernafasan paru-paru. Dari udara 
ini paru-paru memasukkan O2 dan mengeluarkan CO2. O2 berfungsi untuk mengoksidasi 
atau memproses makanan agar menghasilkan kekuatan energi. Ketika dada menyempit atau 
sesak maka energi ikut berkurang.33 

Contoh untuk memperjelas bagi mereka yang menaiki tangga yang tinggi dari suatu 
rumah atau tempat. Mereka akan terengah-engah. Penyebab dari terengah-engah ini adalah 
bahwa paru-paru ingin mempercepat pengambilan jumlah udara yang lebih besar dari yang 
biasa diterimanya. Maka hati akan bekerja lebih keras agar paru-paru mudah mendapatkan 
banyak udara. Siapa yang dadanya lapang maka dia bebas menarik udara yang masuk sebanyak 
yang dia inginkan, yang memudahkan paru-paru untuk mengambil udara sesuai yang 
dibutuhkan, sehingga orang yang mempunyai dada yang lapang tidak akan terengah-engah.34 

Ketika ada yang mendustakan atau memperolok rasulullah, ketika itu menyempit dadanya 
dan menyempit juga udara yang masuk. Maka Allah menenangkan nabi Muhammad bahwa 
pertolongan-Nya untuknya tidak akan pernah habis. 

اَ يَصأعأدُ فِِ السأمَا    ءِ  وَمَنْ يُّردِْ انَْ يُّضِلأه يََْعَلْ صَدْرهَ ضَيِِقًا حَرَجًا كَانَّأ

Siapa yang Dia kehendaki menjadi sesat, Dia akan menjadikan dadanya sempit lagi sesak seakan-
akan dia sedang mendaki ke langit.  

Asy-Sya’rwi menjelaskan ayat ini bahwa ketika naik membutuhkan perjuangan, 
ketekunan. Ini berbeda dengan masaalah yang umum jika naik ke atas akan menemukan udara 
yang banyak dan bersih. Ditetapkan bahwa semakin manusia naik ke angkasa tidak akan 
menemukan udara.35 

Melalui penafsiran tersebut penulis menyimpulkan, Asy-Sya’rwi menjelaskan bahwa ayat 
ini menunjukkan rasulullah mengalami perasaan sesak di dada akibat perkataan negatif yang 
dilontarkan oleh orang-orang kafir. Perasaan sesak ini dapat diartikan sebagai reaksi psikologis 
terhadap tekanan atau stres, yang dalam konteks modern dapat disamakan dengan gejala 
kecemasan atau anxiety. Berikut relevansi QS. Al-Hijr dengan Gangguan Kecemasan (anxiety 
disorder) menurut penafsiran Sya’rawi: 

Pertama mengenai perasaan sesak di dada.  Salah satu gejala umum dari gangguan 
kecemasan adalah perasaan sesak di dada, yang seringkali disertai dengan kesulitan bernapas, 
detak jantung yang cepat, dan perasaan tertekan. Sya’rawi menyebutkan bahwa perasaan sesak 
di dada adalah akibat dari tekanan psikologis yang dirasakan oleh Rasulullah, mirip dengan 
gejala kecemasan di mana individu merasa tertekan oleh pikiran dan perasaan negatif. 

Kedua respon Fisiologis terhadap stress. Dalam kondisi kecemasan berlebih tubuh akan 
merasa sesak di dada. Asy-Sya’rawi menjelaskan bahwa sesaknya dada Rasulullah adalah 
respons fisik terhadap stres yang diakibatkan oleh perkataan negatif, menunjukkan adanya 
hubungan antara kondisi psikologis dan respons fisiologis. 

Ketiga mengenai pentingnya penanganan dan ketenteraman. Pentingnya mengelola stres dan 
kecemasan melalui berbagai metode seperti terapi, meditasi, atau obat-obatan untuk mencapai 
ketenteraman. Asy-Sya’rawi menyebutkan bahwa Allah menenangkan Rasulullah dengan 
memberi tahu bahwa bantuan-Nya tidak akan pernah habis. Ini bisa diartikan sebagai bentuk 
dukungan spiritual yang dapat membantu mengatasi kecemasan. 

Kesimpulannya penafsiran Asy-Sya’rawi terhadap ayat Al-Hijr 97 menunjukkan adanya 
kesadaran terhadap perasaan sesak di dada akibat tekanan psikologis, yang relevan dengan 
gejala gangguan kecemasan. Ini menunjukkan bahwa masalah kecemasan dan cara 
menghadapinya telah disadari sejak zaman Rasulullah, dan pentingnya dukungan spiritual serta 
penanganan psikologis dalam mengatasi masalah tersebut.  

 
33 Imam Mutawalli Asy-Sya’raᾱwī, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7784 
34 Imam Mutawalli Asy-Sya’raw, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7785. 
35 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7786. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 35 

صَدْرُك  artinya dadamu menyempit karena bersedih hati.36 Kemudin Ahmad Mustafa يَضِيقُ 

Al- Maraghi lanjut menjelaskan terkait ayat ini bahwa Allah mengetahui perasaan sempit di 
dada adalah reaksi alami manusia ketika menghadapi kesedihan dan rasa sakit, terutama karena 
ucapan-ucapan syirik dan ejekan yang dilontarkan oleh orang-orang.  

Dalam kondisi ini, Allah mengarahkan Nabi-Nya untuk mengatasi perasaan tersebut 
dengan memperbanyak dzikir dan memuji-Nya, agar hati menjadi lebih tenang dan tentram.37 

Syeikh Imam Al-Qurthubi menjelaskan dalam penafsirannya bahwa makna dari ayat ini 
adalah Allah berfirman, “Kami benar-benar mengetahui bahwa dadamu terasa sempit,” yang berarti 
bahwa rasa sesak atau sempit tersebut ada di hati, karena dada adalah tempatnya hati. Rasa 
sesak itu disebabkan oleh apa yang mereka ucapkan, yaitu kebohongan, penolakan terhadap 
semua perkataanmu, serta apa yang kamu dan para sahabatmu alami dari musuh-musuhmu.38  

Dalam tafsir Al-Munir karya Wahbah Az-Zuhaili dijelaskan makna  ْصَدْرُك  وَلَقَد يَضِيقُ  أنَأكَ  نَ عْلَمُ   

Allah menyatakan bahwa Dia benar-benar mengetahui, wahai Muhammad, bahwa kamu 
merasa sangat terganggu dengan olok-olok dan kesyirikan yang dilakukan oleh orang-orang 
musyrik. Hati dan dadamu terasa sempit dan sesak karena itu. Namun, jangan biarkan hal ini 
menghalangi kamu untuk menyampaikan risalah Allah Swt. Bertawakkallah kepada-Nya, karena 
Dia adalah Pelindung, Penjaga, dan Penolong yang sejati bagimu terhadap mereka. Mohonlah 
perlindungan kepada-Nya untuk menghilangkan perasaan sesak di dada dan kegundahan yang 
kamu rasakan.39 
b) Analisis Penafsiran terkait Penanganan Anxiety Disoreder  

Beberapa konsep tasawuf psikoterapi sebagai solusi penanganan anxiety disorder di 
antaranya: tawakkal, ikhlas, sabar dan rida. Kemudian penulis juga menambahkan dzikir 
sebagai tasawuf psikoterapi. 
1) Tawakkal  

Penanganan anxiety disorder dengan meningkatkan tawakkal di antaranya bisa dilihat dari 

penafsiran QS. At-Talaq [65]: 2-3 berikut. 

لِكُمْ يُ وْعَظُ بِه مَنْ  ذ    نْكُمْ وَاقَِيْمُوا الشأهَادَةَ للِ ِ فاَِذَا بَ لَغْنَ اَجَلَهُنأ فاَمَْسِكُوْهُنأ بِعَْرُوْف  اوَْ فاَرقُِ وْهُنأ بِعَْرُوْف  وأاَشْهِدُوْا ذَوَيْ عَدْل  مِِ 
بِللِ ِ  يُ ؤْمِنُ  الَْ  كَانَ  وَالْيَ وْمِ  اللِ َ   ە خِرِ    ي أتأقِ  مََْرَجًا   وَمَنْ  لأه  يََْعَلْ  يََْتَسِبُ    ٢    لََ  حَيْثُ  مِنْ  اللِ ِ   وأيَ رْزقُْهُ  عَلَى  ي أتَ وكَألْ  فَ هُوَ  وَمَنْ   

   ٣ لِكُلِِ شَيْء  قَدْراً قَدْ جَعَلَ اللِ ُ   بَلِغُ امَْرهِ  اِنأ اللِ َ حَسْبُه  
Apabila mereka telah mendekati akhir idahnya, rujuklah dengan mereka secara baik atau 

lepaskanlah mereka secara baik dan persaksikanlah dengan dua orang saksi yang adil dari kamu dan 
hendaklah kamu tegakkan kesaksian itu karena Allah. Yang demikian itu dinasihatkan kepada orang-
orang di antara kamu yang beriman kepada Allah dan hari akhir. Siapa yang bertakwa kepada Allah, 
niscaya Dia akan membukakan jalan keluar baginya. 3.  dan menganugerahkan kepadanya rezeki dari 
arah yang tidak dia duga. Siapa yang bertawakal kepada Allah, niscaya Allah akan mencukupkan 
(keperluan)-nya. Sesungguhnya Allahlah yang menuntaskan urusan-Nya. Sungguh, Allah telah membuat 
ketentuan bagi setiap sesuatu. QS. At-Talaq [65]: 2-3 

 
 

 
36 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer Aly dan Bahrun 

Abubkar, Terjemah Tafsir AAl-Maragi 7, 62. 
37 Ahmad Mustafa Al-Maragi, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer Aly dan Bahrun 

Abubkar, Terjemah Tafsir AAl-Maragi 7, 68. 
38 Syaikh Imam Al Qurthubi, Al Jami’ Li Ahkaam Al Qur’an, terj. Asmuni, Tafsir Al Qurthubi Surah Al Hijr, 

An-Nahl, Al-Israa dan Al Kahfi (Jakarta: Pustaka Azzam, 2008), 154. 
39 Wahbah Az-Zuhaili, At-Tafsiirul-Muniir: Fil ‘Aqidah wasy-Syarii’ah wal manhaj, terj. Abdul Hayyie al-Kattani, 

Mujiburrahman Subadi, dan Muhammad Mukhlisin, Tafsir al-Munir. Aqidah, Syari’ah, & Manhaj Jilid 7 (Depok: 
Gema Insani, 2015), 336. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

36 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Secara khusus Asy-Sya’rawi menjelaskan potongan ayat  َ ِالل ي أتأقِ  مََْرَجًاوَمَنْ  لأه  يََْعَلْ    tersebut 

dianggap sebagai nasihat, yaitu bahwa nasihat tersebut termasuk bagian dari takwa kepada 
Allah. Dengan takwa kepada Allah, seseorang akan mendapatkan kebaikan di dunia dan 
akhirat, sesuai dengan kebiasaan Al-Qur’an yang selalu menutup nasihat dan ancaman dengan 
kabar gembira dan dorongan untuk berbuat baik. 

Lebih lanjut Asy-Sya’rawi menjelaskan, karena masalah perceraian tidak lepas dari 
kesulitan dan kesedihan yang dialami oleh kedua pasangan, dan masalah rujuk pun kadang-
kadang tidak terlepas dari salah satu pihak yang harus menanggung kebencian dari kondisi 
yang menyebabkan perceraian, Allah Swt. memberitahukan kepada keduanya bahwa Dia telah 
menjanjikan bagi orang-orang yang bertakwa dan menjaga batas-batas-Nya bahwa Dia akan 
memberikan jalan keluar dari kesempitan. Allah menyerupakan kesulitan yang mereka alami 
dengan tempat yang tertutup, dan Dia menyerupakan apa yang akan Dia berikan berupa 
kelembutan dan penyelesaian masalah yang sesuai dengan keadaan mereka dengan membuat 
pintu keluar dari tempat yang tertutup tersebut, sehingga orang yang berada di dalamnya dapat 
keluar.40 

Selain itu, jalan keluar tersebut mencakup juga bentuk kelembutan yang Allah berikan 
kepada orang-orang yang bertakwa di akhirat, yaitu dengan menyelamatkan mereka dari 
kesulitan saat perhitungan amal dan menunggu. Jalan keluar bagi mereka di akhirat adalah 
mempercepat mereka menuju kenikmatan. Karena salah satu penyebab perpisahan dan 
perselisihan antara suami istri adalah kekurangan dalam nafkah karena keterbatasan rezeki, dan 
menahan diri dari rujuk seringkali menjadi penghalang bagi banyak orang setelah perceraian, 
Allah mengiringi janji-Nya untuk memberikan jalan keluar bagi orang-orang yang bertakwa 
dengan janji khusus berupa jalan keluar yang berupa kelapangan dalam rezeki. 

Demikian pula penjelasan Asy-Sya’rawi pada ayat  ِ ِي أتَ وكَألْ عَلَى الل امَْرهِ  اِنأ اللِ َ  فَ هُوَ حَسْبُه  وَمَنْ  بَلِغُ      

adalah pelengkap dari ayat sebelumnya, karena ketakwaan kepada Allah adalah sebab 
kelapangan dalam kesulitan dan penyelamatan dari kesempitan. Keyakinan seorang muslim 
akan hal ini, bahwa Allah akan menjauhkan dari dirinya segala bisikan setan yang melemahkan 
ketakwaannya, akan mewujudkan janji Allah bahwa Dia akan memberikan jalan keluar dan 
memberinya rezeki dari arah yang tidak disangka-sangka.41 

Beberapa poin yang jadi kesimpulan dari penafsiran Asy-Sya’rawi tersebut dengan 
pendekatan tasawuf psikoterapi terhadap anxiety disorder di antaranya: 

Pertama, Tawakkal sebagai jalan keluar. Orang yang bertawakal kepada Allah akan selalu 
menemukan jalan keluar dari masalah yang dihadapi, bahkan dari arah yang tidak terduga. 
Tawakkal, menurut Sya'rawi, adalah penyerahan diri sepenuhnya kepada Allah setelah 
melakukan segala usaha yang maksimal. Dalam tasawuf psikoterapi, tawakkal bisa dilihat 
sebagai salah satu mekanisme untuk mengelola kecemasan. Individu yang mengalami anxiety 
disorder sering kali merasa terbebani dan overthinking oleh ketidakpastian masa depan atau hasil 
usaha mereka. Dengan menginternalisasi konsep tawakkal, individu diajak untuk melepaskan 
kecemasan tersebut kepada Allah, dengan keyakinan bahwa apa pun hasilnya, itu adalah yang 
terbaik menurut kehendak-Nya. 

Kedua, Kecukupan dari Allah, Allah akan mencukupi kebutuhan orang yang bertawakal 
kepada-Nya. Ini berarti, dengan tawakkal, seseorang tidak perlu khawatir secara berlebihan 
tentang rezeki atau kebutuhan hidup lainnya. Dalam tasawuf, keyakinan pada kecukupan Allah 
(yakni bahwa Allah akan mencukupi segala kebutuhan) membawa ketenangan dan kedamaian 
batin. Bagi seseorang dengan anxiety disorder, pemahaman ini dapat menjadi fondasi emosional 
yang kuat, mengurangi kecemasan dengan menggantinya dengan rasa tenang bahwa apa pun 
yang terjadi, Allah telah menyiapkan yang terbaik bagi mereka. 

 
40 Muḥammad Mutawalli Asy-Sya’rawi “Khawatirul Imaniyyah Juz Al-Mujadilah jilid 18,” (Mesir: Dar al-

Islam, 2010), 261. 
41 Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi “Khawatirul Imaniyyah Juz Al-Mujadilah jilid 18,” 262. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 37 

Ketiga, Ketergantungan kepada Allah, tidak merasa sendiri dan ada tempat bersandar. 
Penafsiran ini juga menekankan bahwa segala urusan berada dalam kendali Allah, dan tawakkal 
adalah bentuk ketergantungan total kepada-Nya, yang membawa ketenangan jiwa dan 
menghilangkan kecemasan. Ketika seseorang benar-benar percaya dan bergantung kepada 
Allah, mereka merasa lebih tenang dan yakin bahwa apa pun yang terjadi adalah bagian dari 
rencana-Nya. Penafsiran Sya’rawi juga mengandung pengajaran bahwa segala sesuatu telah 
ditetapkan oleh Allah (qadar), dan manusia hanya bisa berusaha semampunya. Pemahaman ini 
penting dalam tasawuf psikoterapi karena membantu individu dengan anxiety disorder untuk 
menerima dan berdamai dengan ketidakpastian hidup. Ketika seseorang memahami bahwa 
takdir adalah bagian dari rencana Allah yang sempurna, kecemasan terkait masa depan dapat 
berkurang, karena mereka tahu bahwa apa pun yang terjadi sudah ada dalam perencanaan 
Allah yang Maha Bijaksana. 

Lebih lanjut para ulama menjelaskan konsep tawakkal Syekh Abdul Qadir Al-Jailani 
sebagai berikut. Al-Jailani membagi konsep tawakkal menjadi tiga jenis: al-Tawakkul, al-Taslīm, 
dan al-Tafwwil. Al-Tawakkul adalah sikap seseorang yang menyerahkan diri dengan penuh harap 
kepada janji-janji Allah. al-Taslim berarti seseorang yang sepenuhnya menyerahkan diri kepada 
Allah dengan kesadaran bahwa hanya Allah yang layak dipercaya dan diandalkan dalam segala 
urusan. Orang tersebut juga memahami bahwa Allah adalah Maha Kuasa, Maha Kaya, Maha 
Pemurah, Maha Penyayang, Maha Pengasih, Maha Mengabulkan Doa, dan Maha Segalanya. 
Dengan pemahaman ini, seorang muslim rela menyerahkan segala urusannya hanya kepada 
Allah. al-Tafwidl mengacu pada keadaan di mana seorang muslim tidak lagi khawatir tentang 
nasib dirinya, tidak mempersoalkan bagaimana jaminan dari Tuhan, dan tidak mengeluh atas 
kekurangan yang dirasakannya. Sebaliknya, ia menerima segala ketentuan dan ketetapan-Nya, 
baik yang diinginkan maupun yang tidak terduga. Hal ini terjadi karena dia telah menerima 
ketentuan Tuhan dengan sepenuh hati, baik itu baik atau buruk menurut pandangannya, 
karena menyadari bahwa segala ketetapan Allah Swt adalah yang terbaik baginya.42 

Ketiga konsep tersebut (al-Tawakkul, al-Taslim, dan al-Tafwidl) saling melengkapi dalam 
memberikan kerangka kerja yang kuat untuk terapi spiritual bagi anxiety disorder. al-Tawakkul 
memberikan harapan, al-Taslīm mengajarkan penyerahan, dan al-Tafwidl menawarkan 
penerimaan. Ketika individu mampu menginternalisasi ketiga konsep ini, mereka dapat 
mengatasi anxiety disorder dengan cara yang lebih mendalam dan menyeluruh, tidak hanya 
secara psikologis tetapi juga spiritual. Pendekatan ini memungkinkan seseorang untuk meraih 
ketenangan jiwa dan kebahagiaan yang berkelanjutan, bahkan di tengah tantangan hidup.  

Bagi kalangan Sufi, konsep tawakkal sering dikaitkan dengan paham Jabariyah, yang 
menekankan bahwa segala sesuatu dalam hidup sepenuhnya tergantung pada kehendak Allah 
Swt. Menurut paham ini, tawakkal adalah keadaan di mana seseorang menyadari bahwa semua 
yang terjadi berada di luar kendali manusia dan sepenuhnya karena kehendak Allah. Namun, 
seorang sufi bernama Jalaluddin Ar-Rumi memberikan interpretasi tawakkal yang lebih 
dinamis. Ia tidak melihat tawakkal sebagai penyerahan total yang pasif kepada kehendak 
Tuhan, tetapi sebagai usaha aktif di mana seseorang menggunakan kekuatan pilihannya. Rumi 
menyatakan, “Taburkan benih, lalu berserahlah kepada yang Maha Kuasa.” Mengacu pada pendapat 
Buya Hamka yang dijelaskan oleh Al-Faruqi, Ma’afi, dan Haibaiti, tawakkal adalah kondisi di 
mana seseorang menyerahkan segala keputusan dan masalah kepada Allah Swt setelah 
melakukan ikhtiar dan usaha. Tawakkal juga harus disertai dengan rasa syukur dan sabar dalam 
menerima setiap ketetapan-Nya.43 

 

 
42 Rafiqah Rahmadhanty, et al., eds., “Psikoterapi Tawakkal: Implementasi Terapi berdasarkan Konsep 

Tawakkal dalam Islam,” Psychology Journal of Mental Health 4, no. 2, (2023): 87. 
43 Rafiqah Rahmadhanty, et al., eds., “Psikoterapi Tawakkal: Implementasi Terapi berdasarkan Konsep 

Tawakkal dalam Islam,” 86. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

38 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Dalam Psikoterapi Sufistik atau tasawuf psikoterapi, terdapat tiga tahapan utama yaitu 
takhalli, tahalli, dan tajalli, yang saling berkaitan satu sama lain. Tahap pertama, takhalli, 
melibatkan pengenalan diri agar klien dapat membersihkan diri. Ini dapat dilakukan melalui 
berbagai metode, seperti introspeksi diri, pengendalian diri melalui puasa, serta pembersihan 
hati dengan membaca Al-Qur’an dan berdzikir. Hal ini bisa membantu seseorang mengenali 
dan melepaskan pikiran serta perasaan negatif yang sering memicu kecemasan.  

Dengan membersihkan diri dari beban psikologis dan spiritual, seseorang bisa 
mendapatkan ketenangan batin dan mengurangi gejala kecemasan.44 Tahap berikutnya, tahalli, 
meliputi proses penyembuhan atau perbaikan diri, dengan tujuan menumbuhkan sifat-sifat 
terpuji, seperti tawakkal. Dengan tawakkal, seseorang akan merasa tentram dan tenang, 
sehingga tidak mudah cemas berlebih atau anxiety disorder ketika menghadapi cobaan, yang 
pada akhirnya meningkatkan kesehatan mental. Dalam proses psikoterapi, konsep tawakkal 
diterapkan secara terus-menerus. Terapis akan memberikan bimbingan kepada klien agar 
senantiasa sabar dalam menghadapi masalah dan menyerahkan segalanya kepada Allah. 
Dengan mengamalkan tawakkal, klien akan merasakan kedamaian dan ketenangan karena 
menyadari bahwa segala sesuatu yang terjadi, baik atau buruk, adalah ketentuan dari Allah 
Swt.45 Tahap terakhir adalah tajalli, yang menekankan pentingnya memusatkan diri pada 
interaksi sosial. Ini relevan dalam konteks anxiety disorder karena interaksi sosial yang positif 
dapat membantu mengurangi perasaan kesepian, yang sering menjadi salah satu faktor pemicu 
kecemasan. Dengan membangun hubungan sosial yang kuat, individu dapat merasa lebih 
didukung dan termotivasi untuk menghadapi tantangan hidup dengan lebih baik. 

Kesimpulannya tawakkal dapat berfungsi sebagai bentuk psikoterapi untuk anxiety 
disorder dengan cara membantu individu mengatasi kecemasan melalui penyerahan diri kepada 
Allah. Dengan tawakkal, seseorang melepaskan kendali atas hasil situasi yang dihadapi, setelah 
melakukan usaha maksimal, dan menerima ketentuan Allah dengan ikhlas. Sikap ini dapat 
mengurangi rasa cemas, memberikan kedamaian batin, dan meningkatkan kesehatan mental, 
karena individu merasa yakin bahwa segala sesuatu yang terjadi adalah bagian dari rencana 
yang lebih besar dan baik bagi dirinya. 
2) Ikhlas 

Penanganan anxiety disorder dalam konteks ikhlas dapat ditemukan dalam QS. Az-
Zumar [39]: 2-3 berikut.  

مَا نَ عْبُدُهُمْ اِلَأ    ءَ  اوَْليَِا    وَالأذِيْنَ اتَّأَذُوْا مِنْ دُوْنهِي  الدِِيْنُ الْْاَلِصُ  اَلََ للِ ِ   ٢   مَُْلِصًا لأهُ الدِِيْنَ  بَ بِلَْْقِِ فاَعْبُدِ اللِ َ الِيَْكَ الْكِت    انَْ زلَْنَاي   اِنّأي 
نَ هُمْ فِْ مَا هُمْ فِيْهِ يََْتَلِفُوْنَ اِنأ اللِ َ  ى   زلُْف  اِلََ اللِ ِ  ليُِ قَربُِِ وْنّيَ   ٣ذِب  كَفأار   لََ يَ هْدِيْ مَنْ هُوَ ك  اِنأ اللِ َ  ە   يََْكُمُ بَ ي ْ

Sesungguhnya Kami menurunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu (Nabi Muhammad) dengan hak. 
Maka, sembahlah Allah dengan mengikhlaskan ketaatan kepada-Nya. 3.  Ketahuilah, hanya untuk Allah 
agama yang bersih (dari syirik). Orang-orang yang mengambil pelindung selain Dia (berkata,) “Kami tidak 
menyembah mereka, kecuali (berharap) agar mereka mendekatkan kami kepada Allah dengan sedekat-
dekatnya.” Sesungguhnya Allah akan memberi putusan di antara mereka tentang apa yang mereka 
perselisihkan. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada pendusta lagi sangat ingkar. QS. Az-
Zumar [39]: 2-3. 

 
 
 
 
 

 
44 Rafiqah Rahmadhanty, et al., eds., “Psikoterapi Tawakkal: Implementasi Terapi berdasarkan Konsep 

Tawakkal dalam Islam,” 88. 
45 Rafiqah Rahmadhanty, et al., eds., “Psikoterapi Tawakkal: Implementasi Terapi berdasarkan Konsep 

Tawakkal dalam Islam,” 88. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 39 

Dalam penafsirannya Asy-Sya’rawi menjelaskan kalimat  َ ِالل الدِِيْنَ  فاَعْبُدِ  لأهُ  مَُْلِصًا    “Maka 

sembahlah Allah dengan memurnikan ketaatan kepada-Nya” Ibadah merupakan bentuk ketaatan 
seorang hamba kepada perintah Tuhan yang disembahnya. Hendaklah ibadah tersebut 
dilakukan hanya untuk Allah semata, tanpa disertai niat ria. Orang yang beribadah dengan 
tujuan pamer kepada orang lain tidak akan mendapatkan pahala dari ibadah tersebut.46 

Seseorang yang bersedekah karena ingin dilihat oleh orang lain, mungkin saja 
sedekahnya memberi manfaat kepada penerima, namun dirinya sendiri tidak akan 
mendapatkan pahala. Sebab, Allah membiarkannya mencari imbalan dari orang yang dijadikan 
tempat pamer sedekah tersebut. Namun, orang yang dijadikan objek pamer tidak bisa 
memberikan apa-apa, karena dia hanyalah manusia, bukan Tuhan. 

Kemudian pada ayat  ِ ِالْْاَلِصُ اَلََ لل الدِِيْنُ    Ingatlah hanya kepunyaan Allah-lah agama yang bersih 

(dari syirik), Asy-Sya’rawi menjelaskan bahwa setelah Allah menegaskan bahwa ibadah harus 
dilakukan dengan ikhlas, dijelaskan pula pentingnya keikhlasan itu untuk Allah. Pentingnya 
keikhlasan ini ditekankan dua kali; pertama, dengan kata “ala/ketahuilah,” dan kedua, dengan 
penggunaan kata “lillah” yang menunjukkan pengkhususan ibadah hanya untuk-Nya, bukan 
untuk makhluk lain.47 

Namun, mengapa pelaksanaan agama Islam harus dilakukan dengan ikhlas kepada Allah? 
Karena agama ini adalah syariat Allah. Dialah yang menetapkan aturan-aturan tersebut, dan 
Dialah yang akan memberikan balasannya. Oleh karena itu, janganlah beramal mengikuti 
manhaj Allah dengan tujuan selain untuk Allah. Karena selain Allah, tidak ada yang 
menetapkan aturan apa pun kepadamu, dan tidak ada yang mampu memberikan pahala 
kepadamu. Ini merupakan isyarat bahwa Allah ingin melindungi setiap tindakan manusia agar 
setiap amal yang dilakukan membawa kebaikan baginya. Oleh sebab itu, Dia menunjukkan 
jalan yang mengarah pada kebaikan tersebut, yaitu dengan beribadah secara ikhlas hanya 
karena Allah semata.48 

Penafsiran Sya’rawi terhadap Surah Az-Zumar ayat dua dan tiga memberikan pandangan 
yang dalam mengenai konsep ikhlas, yang bisa sangat relevan dalam konteks tasawuf 
psikoterapi, khususnya untuk penanganan anxiety disorder. 

Pertama, Ikhlas sebagai inti kesejahteraan spiritual; Asy-Sya’rawi menekankan bahwa 
ikhlas adalah landasan utama dalam setiap bentuk ibadah dan ketaatan kepada Allah. Ikhlas, 
dalam pandangan Asy-Sya’rawi, bukan hanya berarti melakukan sesuatu tanpa mengharapkan 
imbalan duniawi, tetapi juga memastikan bahwa segala tindakan diarahkan semata-mata untuk 
mencari rida Allah. Dalam konteks psikoterapi tasawuf, ikhlas menjadi terapi spiritual yang 
penting untuk mengatasi anxiety disorder. Orang yang ikhlas memiliki kekuatan batin untuk 
menerima dan berserah diri kepada Allah, yang bisa meredakan kecemasan berlebih yang 
disebabkan oleh ketidakpastian atau ketakutan terhadap masa depan. 

Kedua, Penghapusan ketergantungan kepada makhluk; Asy-Sya’rawi juga menekankan 
bahwa ikhlas menuntut penghapusan ketergantungan kepada makhluk lain dalam ibadah atau 
mencari perlindungan. Ketergantungan yang tidak tepat ini bisa menjadi sumber kecemasan, 
karena manusia sering kali takut jika perlindungan atau bantuan dari makhluk lain hilang. 
Dalam terapi sufistik, mengajarkan ikhlas dapat membantu individu untuk memindahkan 
fokus ketergantungannya hanya kepada Allah, yang Maha Kuasa dan Maha Melindungi. Hal 
ini secara signifikan bisa mengurangi perasaan cemas berlebih. 

 
46 Syeik Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’raᾱwī Akhbar al-Yaum, Kairo, terj. Zainal Arifin, 

Ahmad Perdana, Ardiansyah, Tafsir Asy-Sya’rawī Jilid 11 Syeikh Muhammad Mutwalli Asy-Sya’rawi (Medan: Duta 
Azhar, 2022), 496. 

47 Syeik Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawī Akhbar al-Yaum, Kairo, terj. Zainal Arifin, 
Ahmad Perdana, Ardiansyah, Tafsir Asy-Sya’rawī Jilid 11 Syeikh Muhammad Mutwalli Asy-Sya’rawi, 496. 

48 Syeik Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’raawi Akhbar al-Yaum, Kairo, terj. Zainal Arifin, 
Ahmad Perdana, Ardiansyah, Tafsir Asy-Sya’rawi Jilid 11 Syeikh Muhammad Mutwalli Asy-Sya’rawi, 497. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

40 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Ketiga, Mengatasi konflik batin; Ayat tiga berbicara tentang mereka yang beribadah 
kepada selain Allah dengan harapan mendekatkan diri kepada-Nya. Asy-Sya’rawi menjelaskan 
bahwa ini adalah bentuk kekeliruan dalam niat yang bisa menyebabkan konflik batin. Dalam 
konteks anxiety disorder, konflik batin seperti ini bisa memicu rasa bersalah, ketakutan, dan 
kebingungan yang memperburuk kecemasan. Ikhlas membantu menenangkan batin dengan 
menyelaraskan niat dan tindakan, sehingga hati menjadi lebih tenang dan terhindar dari 
kegelisahan. Keempat, Penerimaan takdir melalui ikhlas; Ikhlas juga melibatkan penerimaan 
terhadap apapun yang Allah tetapkan sebagai bagian dari rencana-Nya yang lebih besar.  

Ini sangat relevan dalam konteks anxiety disorder, di mana banyak individu merasa 
cemas karena ketidakmampuan untuk menerima keadaan atau hasil tertentu. Dengan ikhlas, 
individu belajar untuk menerima apa yang terjadi dengan lapang dada, memahami bahwa 
segala sesuatu terjadi atas kehendak Allah, dan itu adalah yang terbaik untuk mereka. Ini 
mengurangi resistensi terhadap realitas dan membantu mengurangi kecemasan. 

Dengan kata lain, ikhlas sebagai konsep tasawuf dalam penafsiran Asy-Sya’rawi bukan 
hanya berkaitan dengan aspek spiritual semata, tetapi juga bisa diterapkan dalam pendekatan 
psikoterapi sufistik untuk membantu mereka yang menderita anxiety disorder. Ikhlas membantu 
membangun ketenangan hati dan keyakinan kepada Allah, yang sangat penting dalam 
mengelola dan mengatasi kecemasan. 

Keikhlasan memiliki peran penting dalam membentuk mental yang kuat serta menjalani 
hidup dengan penuh semangat. Begitu pula dalam beribadah, taat, dan menjalankan amal 
kebaikan. jika dilakukan dengan kesungguhan, ketulusan, dan keikhlasan, hal ini akan 
memberikan manfaat yang besar. Selain mendapatkan pahala di akhirat, tindakan yang 
dilakukan dengan penuh kesadaran ini juga dapat mengembangkan kepribadian dan 
mendukung kesehatan mental yang optimal. Dalam psikoterapi Islam, keikhlasan merupakan 
metode yang bisa diterapkan untuk mencapai kesehatan mental dan memberikan terapi bagi 
gangguan jiwa, stres, depresi, frustrasi, trauma, serta masalah psikologis lainnya. Kesehatan 
mental muncul dari sikap ikhlas karena keikhlasan menghilangkan ruang untuk kepentingan 
pribadi. Dengan tujuan hanya untuk mencari rida Allah Swt, individu yang ikhlas tidak akan 
merasakan kekecewaan atau penyesalan.49 

Dalam psikoterapi sufistik atau tasawuf psikoterapi, ikhlas menjadi metode yang bisa 
digunakan untuk penyembuhan fisik dan mental. Salah satu terapinya adalah SEFT (Spiritual 
Emotional Freedom Technique), yang menggunakan pendekatan ikhlas dalam proses perawatan. 
Terapi ini menggabungkan berbagai cabang psikoterapi yang kemudian diintegrasikan dengan 
aspek spiritual. Komponen ikhlas yang ditanamkan dalam terapi ini membuat seseorang 
mampu menerima segala yang terjadi dengan sepenuh hati, tanpa mengeluh atau protes saat 
menghadapi tantangan. Sebaliknya, jika seseorang menolak keadaan, perasaan kecewa akan 
muncul karena tidak dapat menerima kenyataan. Sikap ikhlas memungkinkan seseorang 
melihat penderitaan yang dialaminya sebagai sarana untuk membersihkan dosa-dosa yang 
pernah dilakukan.50  

Lailul Fatihin dalam penelitiannya mengenai terapi quantum ikhlas pada pasien di 
rumah sakit menyatakan bahwa pasien yang menjalani terapi ini mampu menerima apapun 
yang terjadi pada diri mereka dan memiliki keyakinan bahwa Allah akan memberikan 
kesembuhan atas penyakit mereka. Selain itu, terapi ini membantu pasien mengatasi 
kecemasan dan ketakutan berlebihan, sehingga mereka tidak terganggu dalam proses 
penyembuhan dan memiliki ketahanan mental yang lebih baik.51  

 
49 Kemala Fitri, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab, “Kajian Model Psikoterapi Ikhlas untuk Mencapai 

Kesehatan, ”Psikobuletin: Buletin Ilmiah Psikologi 4, No. 1,  40. 
50 Kemala Fitri, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab, “Kajian Model Psikoterapi Ikhlas untuk Mencapai 

Kesehatan,” 38. 
51 Kemala Fitri, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab, “Kajian Model Psikoterapi Ikhlas untuk Mencapai 

Kesehatan,” 34. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 41 

Menerima segala ketetapan yang diberikan oleh Allah Swt menunjukkan sikap ikhlas. 
Sebaliknya, menolak keadaan dan tidak bisa berdamai dengan apa yang telah ditetapkan dapat 
mengganggu kesehatan mental. Bahkan, kondisi ini dapat menyebabkan psikosomatis seperti 
sulit tidur, kecemasan yang berkepanjangan, dan gangguan fisik lainnya. Ketika seseorang 
menghadapi masalah, berada dalam zona keikhlasan adalah salah satu cara yang bisa 
diterapkan untuk mengatasinya. Untuk mencapai tahap ikhlas, diperlukan perasaan positif dan 
penerimaan agar dapat merasa nyaman dalam berbagai situasi. 

Psikoterapi ikhlas dapat diterapkan melalui metode motivasi dan pembiasaan. 
Psikoterapi ini mampu meredakan stres yang dialami individu karena dalam penerapannya, 
individu mengembangkan kecerdasan emosional dan spiritual. Kecerdasan tersebut membantu 
mengendalikan nafsu atau emosi serta menumbuhkan sifat-sifat terpuji dalam diri. Sikap ikhlas 
akan membawa ketenangan, rasa syukur, penerimaan, dan kepasrahan kepada Allah, sehingga 
melahirkan makna hidup yang mendalam. Kemampuan untuk mengambil hikmah dari setiap 
kejadian serta merasakan kebahagiaan dan arti hidup adalah hasil dari perasaan bermakna yang 
tumbuh dalam diri seseorang. Beradaptasi dengan situasi yang terjadi, alih-alih menolaknya, 
adalah contoh dari perilaku ikhlas. Dengan menerapkan keikhlasan, seseorang memasuki zona 
di mana hidupnya dipenuhi rasa penerimaan diri, serta kepasrahan dan penyerahan penuh 
kepada Allah yang Maha Kuasa.52 

Ikhlas ialah ketika beramal orientasinya hanya kepada Allah. Orang ikhlas memiliki 
komponen zuhud, wara’, syukur, sabar dan tawakkal. Syaikh Abdul Hamid Al-Anquri 
memberikan ilustrasi mengenai ikhlas, ia berpendapat bahwa orang yang beramal hendaknya 
meniru yang dilakukan oleh pengembala kambing. Karena jika si pengembala kambing 
melakukan shalat disamping gembalanya, shalatnya tidak pernah ingin dipuji oleh kambing-
kambingnya. Demikian orang yang beramal hendaknya ia tidak pernah memperhatikan 
pandangan manusia terhadap amalnya. Sebaliknya ia mampu beramal secara istiqamah, baik 
dikala ramai maupun sepi. Beramal tanpa mengharapkan pujian manusia.53 

Memperoleh hati yang ikhlas tidaklah mudah dan memerlukan usaha yang 
berkelanjutan. Namun, hal ini bukan berarti tidak mungkin dicapai. Ada beberapa tahapan 
yang dapat dilakukan dalam proses internalisasi ikhlas, seperti mencari ilmu yang bermanfaat, 
memperkuat spiritualitas dan kedekatan dengan Tuhan, bergaul dengan orang-orang saleh, 
serta bermunajat dan berdoa kepada Tuhan. Semua ini dapat dicapai karena keikhlasan 
merupakan bagian dari istikamah dan komitmen yang kuat.54 
3) Sabar 

Salah satu cara mengatasi anxiety disorder melalui pendekatan sabar bisa di lihat dari 
penafsiran QS. An-Nahl [16]: 127 berikut. 

أا يََْكُرُوْنَ  وَاصْبِْ وَمَا صَبِْكَُ اِلَأ بِللِ ِ    وَلََ تََْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلََ تَكُ فِْ ضَيْق  مِِّ
Bersabarlah (Nabi Muhammad) dan kesabaranmu itu semata-mata dengan (pertolongan) Allah, 

janganlah bersedih terhadap (kekufuran) mereka, dan jangan (pula) bersempit dada terhadap tipu daya yang 
mereka rencanakan. QS. An-Nahl [16]: 127 

Berikut penjelasan Asy-Sya’rawi mengenai ayat tersebut. Setelah ayat-ayat sebelumnya 
menyebutkan keutamaan sabar dan kebaikan yang terkandung di dalamnya, seolah-olah ayat 
tersebut mempersiapkan perintah di sini dengan kata-kata, “Dan bersabarlah”, agar semua 
orang mematuhi perintah Allah, setelah diberikan alasan-alasan yang menjadikan sabar sebagai 
tindakan keberanian, bukan kelemahan. Sebagaimana dikatakan dalam pepatah: “Terkadang, 
keberanian adalah menahan diri untuk tidak bertindak.” 

 
52 Kemala Fitri, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab, “Kajian Model Psikoterapi Ikhlas untuk Mencapai 

Kesehatan”, 41. 
53 MJS Chanel, ‘Ngaji Filsafat 378: Ikhlas’, Publikasi, 2022, 

https://youtu.be/bj18FWI3__4?si=tSWs36HBLNEuEnVp accessed 15 Agust 2024 
54 Nurhalimah, “Urgensi Quantum Ikhlas untuk Kesehatan Mental di Masa Pandemi Covid-19,” Islamic 

Counseling: Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam 5, No. 2, (2021): 216.  



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

42 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Jika pada suatu saat setan membisikkan sesuatu kepadamu, mendorongmu untuk 
membalas dendam, dan membuat jiwamu bergolak, maka keberanian yang sejati adalah 
bersabar dan tidak mengikuti dorongan tersebut.55 

Firman Allah:  ِ ِبِلل اِلَأ  صَبِْكَُ  وَمَا   Dan bersabarlah, dan kesabaranmu itu hanyalah dengan“   وَاصْبِْ 

pertolongan Allah...” Sebagai bentuk hikmah dan rahmat dari Allah, Dia menjadikanmu mampu 
bersabar menghadapi ujian; karena di dalam kesabaran itu ada kebaikan bagimu, dan Allah-lah 
yang membantumu untuk bersabar, serta melindungimu dari bisikan setan dan pikiran-pikiran 
buruk yang membangkitkan amarahmu dan mendorongmu untuk membalas dendam.56  

Allah Yang Maha Benar menginginkan hamba-Nya untuk mematuhi perintah-Nya. 
Ketika Dia mengetahui niat tersebut dari hambanya, Dia akan mengurus urusannya dan 
menolongnya. Sebagaimana Allah berfirman: “Dan orang-orang yang mendapat petunjuk, Allah 
menambahkan petunjuk kepada mereka dan menganugerahkan ketakwaan mereka.” QS. Muhammad 
[47]: 17 

Jangan pernah mengira bahwa kesabaran itu berasal dari dirimu sendiri, karena Allah 
menginginkanmu untuk hanya mengarahkan diri kepada kesabaran, sebagai niat semata. 
Ketika kamu bertekad untuk bersabar, Allah akan membantumu dengan pikiran-pikiran baik 
yang mempermudah kesabaran itu bagimu, membuatmu merasa rida dengannya, sehingga 
kesabaranmu menjadi indah, tanpa ada rasa tidak puas atau keluhan di dalamnya.57 

Penafsiran Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi  tentang sabar, sebagaimana dijelaskan 
di atas, menawarkan pandangan yang sangat relevan dalam konteks psikoterapi berbasis 
tasawuf, khususnya dalam mengatasi anxiety disorder. Asy-Sya’rawi menggambarkan sabar 
sebagai kekuatan batin yang Allah berikan kepada hamba-Nya, yang memungkinkan seseorang 
untuk menahan diri dari dorongan negatif, seperti kemarahan dan keinginan untuk membalas 
dendam. Dalam konteks ini, sabar bukanlah kelemahan, melainkan bentuk keberanian dan 
kontrol diri yang sejati. 

Pandangan ini dapat diintegrasikan ke dalam konsep tasawuf psikoterapi untuk anxiety 
disorder. Dalam situasi di mana seseorang merasa cemas atau tertekan, ajaran untuk bersabar, 
sebagaimana yang dijelaskan oleh Asy-Sya’rawi, dapat membantu individu menemukan 
ketenangan dan menghindari tindakan impulsif yang didorong oleh kecemasan. Dengan 
menyadari bahwa kesabaran adalah kekuatan yang Allah bantu ciptakan dalam diri seseorang, 
ini juga memperkuat tawakkal (kepercayaan penuh kepada Allah) yang bisa mengurangi 
perasaan cemas karena ada keyakinan bahwa Allah akan memberikan jalan keluar. 

Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi juga menekankan bahwa kesabaran itu sendiri 
berasal dari Allah dan bukan semata-mata dari diri sendiri. Ini sejalan dengan konsep tasawuf 
psikoterapi yang menekankan bahwa segala sesuatu, termasuk kekuatan untuk mengatasi 
gangguan mental, datang dari Allah. Oleh karena itu, praktik spiritual seperti dzikir, doa, dan 
meditasi, yang memperkuat hubungan dengan Allah, menjadi bagian integral dari pendekatan 
tasawuf dalam mengatasi anxiety disorder. 

Secara keseluruhan, penafsiran Sya’rawi tentang sabar menawarkan landasan teologis 
dan spiritual yang kuat untuk psikoterapi berbasis tasawuf, yang dapat memberikan dukungan 
mental dan emosional bagi mereka yang menderita anxiety disorder. Makna kata “sabar” sangat 
beragam, tidak hanya dalam pengertian umum tetapi juga mencakup aspek keteguhan, 
ketabahan, ketahanan, dan kekuatan mental.  

 
 
 

 
55 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 8297. 
56 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 8297. 
57 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 8297. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 43 

Turfe menggambarkan bahwa inti dari kesabaran adalah kemampuan untuk mengontrol 
diri agar tidak melakukan hal-hal yang buruk, tetap taat pada perintah Allah, menjaga 
keimanan Islam, dan menghadapi segala ujian dan cobaan tanpa keluhan. Contoh ideal dari 
kesabaran ini terlihat pada mereka yang tetap teguh dan beriman meski menghadapi berbagai 
kesulitan hidup.58 Turfe juga menyatakan bahwa kata kerja “sabar” (shabara) berarti 
“mengikat” (rabatha) atau “menguatkan” (autsaqa). Dalam hal ini, yang diikat adalah kelemahan 
dan tindakan irasional yang bisa merusak kepribadian Islam, menurunkan martabat, atau 
bahkan menghancurkannya. Pengendalian pikiran dan nafsu adalah cara untuk mencegah 
kelemahan-kelemahan tersebut.59 

Pemikiran Ibn Qayyim al-Jauziyah sejalan dengan ajaran Al-Qur’an dan hadits. Menurut 
Ibn Qayyim al-Jauziyah, sabar adalah kemampuan untuk menahan diri dari keluhan, menjaga 
lisan agar tidak meratap, dan menghindari tindakan-tindakan seperti menampar pipi atau 
merobek pakaian. Sabar juga mencerminkan keteguhan jiwa yang disertai dengan harapan yang 
kuat untuk menjalankan syariat agama (melakukan perintah dan menjauhi larangan-Nya), serta 
kemampuan untuk menghadapi berbagai masalah, sehingga membentuk sifat istiqamah, 
ketenangan, dan optimisme.60 

Hakikat dari sabar adalah kemampuan seseorang untuk mengendalikan diri agar tidak 
melakukan perbuatan buruk dan dosa, mematuhi segala perintah Allah, serta tetap tabah dan 
tidak mengeluh ketika menghadapi musibah atau kesulitan. Sabar juga merupakan sikap jiwa 
yang mulia yang mampu menahan diri dari perbuatan negatif. Turfe menyatakan bahwa untuk 
menjalani kehidupan dengan baik, seseorang memerlukan pendekatan yang tepat untuk 
memperbaiki sikap yang kurang atau berlebihan. Sikap-sikap ini muncul akibat 
ketidakmampuan mengendalikan potensi diri seperti intelgensi, kemarahan, hasrat, dan 
imajinasi. Sabar adalah resep yang tepat untuk mengubah kelemahan menjadi kekuatan, 
menjadi dasar dan sumber daya pribadi serta kesehatan jiwa.61 

Allah telah menganugerahkan ketentraman dalam diri manusia. Ketika hati berada 
dalam keadaan tenang, ketentraman tersebut menjadi dasar dan sumber ketenangan. 
Ketenangan ini hanya bisa dicapai melalui kesabaran. Tanpa kesabaran, rasa tenang akan 
menghilang, sedangkan ketenangan dan ketentraman akan lebih berarti dan bernilai jika 
didasarkan pada kesabaran.62 Kesabaran juga bisa digunakan sebagai terapi untuk meredakan 
kecemasan dan mengendalikan hawa nafsu. Dengan hati yang tenang, hawa nafsu dapat 
dikendalikan, yang pada gilirannya dapat mencegah timbulnya gangguan jiwa, karena 
kecemasan dan dorongan nafsu adalah akar dari masalah penyakit kejiwaan. Turfe dengan jelas 
menyebutkan bahwa sabar adalah cara yang tepat untuk mengubah kelemahan menjadi 
kekuatan. Sikap ini menjadi dasar kekuatan pribadi dan kesehatan jiwa, yang membantu dalam 
menghadapi masalah dengan sikap positif. Manusia mungkin menghadapi masa-masa sulit, 
dan hanya kesabaranlah yang dapat membawa ketentraman jiwa dan mengatasi kegelisahan 
selama menghadapi berbagai kesulitan. Dengan kesabaran, dan dengan izin Allah, cahaya 
ketenangan akan menerangi hati.63 

 
58 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 

Terhadap Kesehatan Mental”, (Skripsi Sarjana, Fakultas Dakwah Institut Agama Islam Negeri, Semarang, 2009), 
46. 

59 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 
Terhadap Kesehatan Mental,” 46. 

60 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 
Terhadap Kesehatan Mental,” 66. 

61 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 
Terhadap Kesehatan Mental,” 53. 

62 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 
Terhadap Kesehatan Mental,” 56. 

63 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 
Terhadap Kesehatan Mental,” 63. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

44 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Nabi Muhammad Saw menggambarkan sabar sebagai pelita kehidupan, sebagaimana 

sabdanya: عن ابي ملك الْارث بن عاصم الْشعري رضي االله عنه قال: قال رسول االله صل االله عليه وسلم: الصبِ ضياء ... رواه مسلم.  
“Sabar itu adalah pelita” (HR. Muslim). Nabi menggambarkan sabar sebagai pelita karena 
kehidupan dunia sering kali dipenuhi kegelapan. Ujian, cobaan, atau bencana sering membuat 
manusia merasa dalam kegelapan. Ketakutan dan kekhawatiran merasuki banyak orang, baik 
yang miskin takut akan kekurangan makanan, yang kaya takut hartanya berkurang atau dicuri, 
yang memiliki jabatan takut kehilangan posisi, karyawan takut di-PHK, pedagang takut 
mengalami kerugian, dan sebagainya. Kebodohan, kemaksiatan, dan kejahatan juga merupakan 
bentuk kegelapan. Dalam situasi seperti itu, hanya kesabaran yang dapat menjadi cahaya, 
menuntun keluar dari krisis dan mendatangkan rahmat serta kasih sayang Allah.64 
4) Rida 

Berikut ini penafsiran QS. At-Taubah [9]: 59 yang memberikan wawasan tentang 

bagaimana riḍa dapat menjadi bagian dari penanganan anxiety disorder. 

مُْ رَضُوْا مَاي  نَا اللِ ُ  وَقاَلوُْا حَسْبُ نَا اللِ ُ    وَرَسُوْلهُ  ىهُمُ اللِ ُ ت  ا   وَلَوْ انَّأ  ٥٩ ࣖغِبُ وْنَ   ر  اِلََ اللِ ِ  اِنّأي   مِنْ فَضْلِه وَرَسُوْلهُي سَيُ ؤْتيِ ْ

Seandainya mereka benar-benar riḍa dengan apa yang diberikan kepada mereka oleh Allah dan 
Rasul-Nya, dan berkata, “Cukuplah Allah bagi kami, Allah akan memberikan kepada kami sebagian 
dari karunia-Nya, dan (demikian pula) Rasul-Nya. Sesungguhnya kami adalah orang-orang yang selalu 
hanya berharap kepada Allah.” QS. At-Taubah [9]: 59 

Dalam penafsirannya Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi menjelaskan bahwa rida 
adalah perbuatan hati yang seharusnya diungkapkan dengan perkataan yang mengisyaratkan 

ketundukan, yaitu dengan berkata  ُ ِحَسْبُ نَا الل “cukuplah Allah bagi kami”. Seolah-olah, rida adalah 

perbuatan hati, dan ungkapan atau gambaran  rida adalah perbuatan lisan. Selama mereka 
menyerahkan urusan kepada Allah, maka Allah-lah yang memelihara atau menjaga mereka, 
dan dalam pemberian-Nya ada kebaikan, serta dalam pencegahan-Nya juga ada kebaikan. Oleh 
karena itu, kita menemukan bahwa orang-orang yang baik diantara manusia, jika mereka 
terdesak dalam urusan mereka, akan berkata: “Kami punya Tuhan.” Artinya, janganlah kamu 
berpikir bahwa ketika kamu menghalangiku atau mengambil hakku dengan bertindak zalim 
terhadapku, kamu akan lolos tanpa hukuman; karena aku punya Tuhan yang cemburu 
terhadapku, dan Dia akan menggantiku dengan lebih banyak daripada apa yang telah kamu 
ambil dariku, dan menjadikan apa yang kamu ambil dariku secara paksa sebagai hukuman 
untukmu.”65 

Melalui penafsiran tersebut kita dapat memahami bahwa Asy-Sya’rawi menekankan rida 
bukan sekadar penerimaan pasif terhadap takdir, tetapi juga keyakinan mendalam bahwa apa 
yang telah Allah tetapkan adalah yang terbaik. Sikap ini mengajarkan ketenangan jiwa dan 
mengurangi perasaan tidak puas atau cemas terhadap kondisi kehidupan. Dalam konteks 
tasawuf psikoterapi atau psikoterapi sufistik, konsep rid bisa dianggap sebagai salah satu 
metode untuk mengatasi anxiety disorder. Ketika seseorang menghadapi ketidakpastian atau 
kekhawatiran berlebihan (anxiety disorder), memiliki sikap rida dapat membantu mengurangi 
kecemasan tersebut dengan menguatkan keyakinan bahwa segala sesuatu yang terjadi adalah 
bagian dari rencana Allah yang lebih besar, yang pasti mengandung hikmah. 

Kesimpulannya, Asy-Sya’rawi melihat rida sebagai kunci untuk mencapai ketenangan 
batin dan mengatasi kekhawatiran. Ini relevan dengan tasawuf psikoterapi dalam penanganan 
anxiety disorder, karena membantu seseorang untuk menemukan ketenangan melalui 
penerimaan dan kepasrahan kepada kehendak Allah, sehingga dapat meredakan rasa cemas 
yang berlebihan.  

 
64 Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam Gelisah Hati Implikasinya 

Terhadap Kesehatan Mental,” 65. 
65 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 5218. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 45 

Kemampuan menerima takdir menghilangakan kemarahan kepada Allah atas takdir 
yang tak sesuai. Barang siapa yang rida kepada Allah maka Allah akan rida kepadanya. 
Karenanya orang yang rida kepada takdir Allah yakin dan pasti tenang hidupnya. Siapapun 
yang ingin mengendalikan amarah atas takdir maka harus dengan rida kepada takdir yang 
sudah terjadi. Siapapun yang tidak rida kepada takdir maka dia akan marah dan berburuk 
sangka kepada Allah. Kemurkaan dia terhadap takdir Allah membuat Allah pun marah 
kepadanya, yang menyebabkan ketenangan di ambil dan akhlak menjadi buruk.66 

Sikap rida dapat terealisasikan jika seorang hamba merasakan rida yang sama baik dalam 
nikmat ataupun musibah sesuai dengan pilihan Allah. Beberapa faktor yang mendukung sikap 
senang atau rida atas keputusan-Nya: 

Pertama, seorang Muslim selalu menyerahkan segala urusannya kepada Allah, yang 
berarti dia akan menerima dengan penuh kepuasan setiap keputusan-Nya, mengetahui bahwa 
hikmah, kasih sayang, kelembutan, dan pilihan-Nya adalah yang terbaik. Kedua, seorang 
Muslim meyakini bahwa keputusan Allah tidak bisa digantikan atau ditolak, dan bahwa segala 
nikmat dan musibah adalah bagian dari keputusan-Nya yang pasti terjadi. 

Ketiga, seorang Muslim tidak mengetahui apa yang akan terjadi di masa depan, 
sedangkan Allah Maha Mengetahui segala sesuatu yang bermanfaat dan sesuai untuknya. 
Keempat, seorang Muslim memahami bahwa kebahagiaan dan kenikmatan datang ketika 
menerima ketentuan Allah dalam berbagai situasi. Keridaan adalah pintu utama menuju 
kebahagiaan dan peristirahatan bagi orang yang mencintai Allah, sehingga dia seharusnya 
mengajarkan diri untuk menyenangi sikap ini dan menghindari sifat-sifat lain yang 
bertentangan. 

Kelima, seorang Muslim menyadari bahwa menolak takdir Allah dapat mengakibatkan 
kesedihan, kegelisahan, kehancuran hati, serta prasangka buruk terhadap Allah, sedangkan 
menerima takdir-Nya akan menyelamatkan dari perasaan tersebut dan pada akhirnya 
membuka pintu Surga di dunia sebelum akhirat.  

Terakhir, dengan keridaan, seorang Muslim akan merasakan ketenangan yang sangat 
berharga. Ketika ketenangan meresap dalam hati, keadaan seseorang akan menjadi lebih baik. 
Salah satu nikmat terbesar dari Allah adalah ketenangan, dan salah satu cara untuk 
mencapainya adalah dengan menerima takdir Allah dalam segala situasi.67  

Adapun rida sebagai psikoterapi sufistik sejalan dengan konsep acceptance and commitment 
therapy (ACT). Acceptance and Commitment Therapy (ACT) adalah salah satu bentuk terapi yang 
membantu individu untuk memahami gambaran dirinya secara menyeluruh, meningkatkan 
kepercayaan diri dalam mengelola stres, dan menemukan makna hidup. Terapi ini 
mengajarkan individu untuk menerima pikiran-pikiran yang mengganggu atau tidak 
menyenangkan dengan menyesuaikan diri sesuai dengan nilai-nilai yang mereka pegang, 
sehingga mereka bisa menerima kondisi mereka dengan lebih baik.68 
5) Dzikir 

Penafsiran QS. Ar-Ra’d [13]: 28 ini menunjukkan bagaimana dzikir dapat menjadi solusi 
dalam menangani anxiety disorder. 

   نُّ الْقُلُوْبُ    تَطْمَى  اَلََ بِذكِْرِ اللِ ِ    نُّ قُ لُوْبُِمُْ بِذكِْرِ اللِ ِ مَنُ وْا وَتَطْمَى  الأذِيْنَ ا  
(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. 

Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram. QS. Ar-Ra’d [13]: 28 

 
66 Aagym Official, ‘Ridho Kepada Takdir Alloh’, Publikasi, 2020, 

https://youtu.be/O9kCG7jbhyA?si=QkHFmKE-omMiSbxE, accessed 19 Agustus 2024. 
67 Syaikh Salim bin ‘Ied al-Hilali, Manhajul Anbiyaa’ fii Tazkiyatin Nufuss, terj. Beni Sarbeni, Manajemen Qalbu 

Para Nabi Menurut Al-Qur’an dan as-Sunnah (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2005), 76. 
68 Noraini, Yossie Susanti Eka Putri, Ria Utami Panjaitan, “Eventivitas Acceptance and Commitment Therapy 

(ACT) Dalam Mengatasi Depresi dan Kecemasan Serta Meningkatkan Kualitas Hidup,” Journal of Telenursing 
(Joting) 5, No. 2, (2023), 3824. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

46 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Dalam penafsirannya Muhammad Mutawalli Asy-Sya’rawi  menjelaskan Makna dari 
ketenangan adalah ketenangan hati dan kestabilannya, serta rasa nyaman terhadap keyakinan 
yang tidak muncul kembali ke dalam pikiran untuk dipertanyakan.69 

Kita juga tahu bahwa manusia memiliki indra yang digunakan untuk menerima 
rangsangan, dan memiliki akal yang memproses dan mencerna rangsangan tersebut setelah 
mengenalinya. Akal kemudian memeriksa secara mendalam dan menilai kebenaran atau 
kebohongannya, serta menarik kesimpulan dari semua itu. Akan menjadi keyakinan yang tetap 
di dalam hati jika keyakinan tersebut mencapai tingkat perasaan yang mendalam, yang 
membuat seseorang memilih sesuatu yang dicintainya. Dengan demikian, keyakinan melewati 
beberapa tahap: pertama, tahap persepsi indrawi; kedua, tahap pemikiran rasional; ketiga, 
tahap penjelajahan kebenaran; dan keempat, tahap kestabilan di hati sehingga menjadi 

keyakinan. Oleh karena itu, Allah berfirman:   نُّ قُ لُوْبُِمُْ تَطْمَى  “Dan hati mereka menjadi tenang.” QS. Ar-

Ra’d [13]: 28. Ketenangan hati adalah hasil dari iman terhadap keyakinan. Kadang-kadang, hati 
mungkin mengalami gangguan yang menggoyahkan iman, dan kami katakan kepada mereka 
yang menghadapi keraguan. Kamu belum memberikan hak Tuhan atas segala sesuatu yang 
menimpamu, karena kamu sendiri yang bertanggung jawab atas apa yang menimpamu.70 

Jika kamu menyambut takdir dengan baik dalam peristiwa yang menimpamu, maka kamu 
akan menyadari kekuranganmu dalam setiap kejadian yang disebabkan oleh tindakanmu 
sendiri. Namun, jika kejadian itu tidak ada hubungannya denganmu, itu adalah bagian dari 
takdir yang ditentukan oleh Allah untuk suatu hikmah yang mungkin tidak kamu ketahui, dan 
itu adalah yang terbaik untukmu. Jadi, menyambut takdir dari luar diri adalah untuk 
kebaikanmu, sedangkan jika dari dalam diri, itu adalah beban bagimu. 

Jika kamu menghitung manfaat yang didapat dari takdir yang menimpamu, kamu akan 
menemukan bahwa manfaat tersebut jauh lebih banyak daripada apa yang hilang darimu. 
Contohnya adalah seorang pemuda yang telah mempersiapkan pelajarannya dan siap untuk 
ujian, tetapi terkena penyakit sebelum ujian dan tidak dapat mengikuti ujian tersebut.71 

Pemuda tersebut telah melakukan apa yang seharusnya dia lakukan, dan Allah telah 
menetapkan takdir tersebut untuknya dengan suatu hikmah, seperti mungkin melindunginya 
dari iri hati tetangga, atau dari kebencian terhadap orang tua, atau melindunginya dari 
kesombongan dan godaan yang mungkin timbul jika dia terlalu bergantung pada sebab-sebab 
duniawi dan bukan pada yang Maha Menyebabkan atau bisa jadi penundaan keinginanmu di 
hadapan keinginan Allah adalah yang terbaik.  

Oleh karena itu, seorang mukmin harus terhubung dengan Yang Maha Menyebabkan 
segala sesuatu dan hanya bergantung kepada-Nya. Dia harus memahami bahwa tawakal 
kepada Allah berarti tidak hanya melakukan usaha fisik, tetapi juga mengandalkan hati. 
Tawakal adalah sebuah tindakan hati, bukan sekadar tindakan lahiriah. Kita harus menyadari 
bahwa Allah mungkin menyembunyikan sebab-sebab agar kita tidak terbuai oleh sebab-sebab 
tersebut, sehingga iman kita kepada-Nya tetap seimbang.72 

Misalnya, kita bisa melihat seorang pemuda yang cerdas dan mampu memahami, namun 
tidak mendapatkan nilai yang sesuai untuk masuk ke perguruan tinggi yang diinginkannya. Dia 
bersujud kepada Allah sebagai bentuk syukur, menerima keputusan Allah dengan penuh 
ketenangan. Allah kemudian memberinya keberhasilan di perguruan tinggi lain dan 
menjadikannya salah satu yang menonjol di bidang tersebut. Allah berfirman: 

  ࣖ يَ عْلَمُ وَانَْ تُمْ لََ تَ عْلَمُوْنَ  وَاللِ ُ   ا وأهُوَ شَرٌّ لأكُمْ  ى انَْ تَُِب ُّوْا شَيْ  ً وَعَس ي  ا وأهُوَ خَيْْ  لأكُمْ   ى انَْ تَكْرَهُوْا شَيْ  ً وَعَس ي …

 
69 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7318. 
70 Imam Mutawalli Asy-Sya’raw, Tafsir Asy-Sya’rawi, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7319. 
71 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7319. 
72 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’raw, (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7320. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 47 

Bisa jadi kamu membenci sesuatu padahal itu baik bagimu, dan bisa jadi kamu menyukai sesuatu 
padahal itu buruk bagimu. Allah mengetahui, sedangkan kamu tidak mengetahui. (QS. Al-Baqarah [2]: 
216). 

 
Dengan demikian, orang yang menerima takdir Allah dan menyadari bahwa ada Tuhan 

yang mengatasi segala sebab, akan merasakan ketenangan di hatinya di hadapan setiap 
peristiwa, tidak peduli apa pun. Ketenangan hati datang dengan mengingat Allah, dan semua 
sebab menjadi terasa lebih ringan. Jika sebab-sebab tidak memadai, maka Yang Maha 
Menyebabkan tidak akan kekurangan. 

Ayat ini diturunkan oleh Allah dalam konteks membantah keraguan. Ketika orang-orang 
kafir menimbulkan keraguan, dan ketika orang-orang Muslim mendengar keraguan ini, 
mungkin muncul beberapa pikiran dan pertanyaan: Mengapa Rasulullah Saw tidak membawa 
mukjizat yang bersifat nyata seperti para rasul sebelumnya untuk mengatasi masalah ini dan 
mengakhiri kebangkitan keraguan tersebut? Namun, pikiran-pikiran tersebut tidak mengurangi 
keimanan orang-orang yang beriman. Oleh karena itu, Allah menurunkan firman-Nya untuk 
menenangkan:73 

 نُّ قُ لُوْبُِمُْ بِذكِْرِ اللِ ِ مَنُ وْا وَتَطْمَى  الأذِيْنَ ا  
Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenang dengan mengingat Allah... (QS. Ar-Ra'd 

[13]: 28) 
Dalam bahasa Arab, dzikir memiliki berbagai makna. Kadang-kadang, dzikir merujuk 

pada kitab, yaitu Al-Qur’an: 

 فِظوُْنَ  اِنّأ نََْنُ نَ زألْنَا الذكِِْرَ وَاِنّأ لَه لَْ  
Sesungguhnya Kami-lah yang menurunkan dzikir (Al-Qur’an) dan Kami pasti akan menjaganya. 

(QS. Al-Hijr [15]: 9) 
Kadang-kadang, dzikir juga berarti nama baik, reputasi, atau kemuliaan, seperti yang 

disebutkan dalam firman-Nya: 

   ٤٤لُوْنَ وَسَوْفَ تُسْ  َ لَذكِْر  لأكَ وَلقَِوْمِكَ   وَانِأه 
Dan sesungguhnya Al-Qur’an itu adalah kehormatan bagimu dan bagi kaummu, dan kelak kamu 

akan diminta pertanggungjawaban. (QS. Az-Zukhruf [43]: 44) 
Artinya, Al-Qur’an adalah suatu kehormatan besar bagi kamu dan kaummu dalam 

sejarah. Mukjizat Qur’ani muncul dalam bahasa yang mereka gunakan. Selain itu, dzikir dapat 
merujuk pada pengingat atau perhatian, seperti dalam firman Allah: 

 بُ وْراً   وكََانُ وْا قَ وْمًا    نَسُوا الذكِِْرَ  ءَهُمْ حَتِ  بَ  كِنْ مأت أعْتَ هُمْ وَا  وَل  
Namun Kami telah memberi mereka dan nenek moyang mereka kesenangan hidup hingga mereka 

melupakan dzikir (perintah) dan mereka adalah kaum yang binasa. (QS. Al-Furqan [25]: 18) 
Mereka telah melupakan pelajaran dari umat-umat yang hidup sebelum mereka, padahal 

Allah tetap menegakkan agama-Nya meskipun ada penentangan dari mereka. Dan dzikir bisa 
merujuk pada segala sesuatu yang disampaikan Allah melalui lisan para rasul.74 Sebagaimana 
Allah berfirman: 

تُمْ لََ تَ عْلَمُوْنَ  لُويْ فَسْ  َ     ا اهَْلَ الذكِِْرِ اِنْ كُن ْ
Tanyakanlah kepada ahli dzikir jika kalian tidak tahu. (QS. An-Nahl [16]: 43) 
Dzikir juga bisa merujuk pada pemberian kebaikan dari Allah. Selain itu, dzikir berarti 

mengingat Allah terus-menerus. Allah berfirman: 

  ࣖاذَكُْركُْمْ وَاشْكُرُوْا لِْ وَلََ تَكْفُرُوْنِ   فاَذكُْرُوْنّيْ 
Ingattlah Aku, niscaya Aku akan ingat kepadamu. (QS. Al-Baqarah [2]: 152) 

 
73 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7321. 
74 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7322. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

48 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Artinya: Ingatlah Aku dengan ketaatan, Aku akan ingat kepadamu dengan kebaikan dan 
limpahan rahmat. Jika dzikir memiliki berbagai makna ini, maka kita bisa menemukan 
ketenangan dalam setiap makna tersebut. Dzikir dalam arti Al-Qur’an memberikan 
ketenangan. Allah berfirman: 

ا  ي يَ  الأذِيْنَ  اللِ َ ي ُّهَا  اذكُْرُوا  ذِكْراً كَثِيْْاً  مَنُوا  وأاَصِيْلًَ    ٤١    بكُْرَةً     ٤٢وأسَبِِحُوْهُ 
 
وَمَل  عَلَيْكُمْ  يُصَلِِيْ  الأذِيْ  نَ    ٗ  كَتُه ى  هُوَ  مِِ ليُِخْرجَِكُمْ 

   ٤٣وكََانَ بِلْمُؤْمِنِيَْْ رَحِيْمًا  تِ اِلََ الن ُّوْرِ  الظُّلُم  
Hai orang-orang yang beriman, ingatlah Allah dengan sebutan yang banyak. Dan bertasbihlah 

kepada-Nya pada pagi dan petang. Dia-lah yang memberi salam (shalat) kepada kalian dan malaikat-
malaikat-Nya untuk mengeluarkan kalian dari kegelapan menuju cahaya. Dan Dia Maha Penyayang 
terhadap orang-orang yang beriman. (QS. Al-Ahzab [33]: 41-43) 

Setiap ayat dalam Al-Qur'an menenangkan Rasulullah Saw bahwa beliau menyampaikan 
wahyu dari Allah dengan benar. Pada masa itu, para Muslim adalah kelompok kecil yang 
tertindas, tidak mampu melindungi diri mereka atau keluarga mereka. Allah berfirman dalam 
konteks tersebut: 

بُ رَ    سَيُ هْزَمُ الْْمَْعُ وَيُ وَلُّوْنَ الدُّ
Kelompok (musuh) itu akan kalah dan mereka akan mundur. (QS. Al-Qamar [54]: 45) 
Umar ra. bertanya: ‘Kumpulan apa ini? Sedangkan kita tidak dapat membela diri sendiri; 

bahkan beberapa dari kita telah berhijrah ke Abyssinia karena takut akan penganiayaan?’ 
Namun, Rasulullah Saw berangkat menuju Badar dan menentukan lokasi-lokasi 

kematian para pemimpin kafir dari Quraisy. Beliau mengatakan: “Ini adalah tempat kematian si 
Fulan, dan ini tempat kematian si Fulan.” Bahkan beliau juga menjelaskan bagaimana kematian 
akan menimpa para pemimpin Quraisy tersebut dan membacakan firman Allah: 

 سَنَسِمُه عَلَى الْْرُْطوُْمِ  
Kelak Kami akan menandainya di hidungnya. (QS. Al-Qalam [68]: 16) 
Kemudian, mereka membawa kepala orang yang disebutkan oleh Rasulullah Saw 

tersebut dan mendapati bahwa pukulan itu mengenai hidungnya. Siapa yang bisa menentukan 
lokasi kematian seperti itu? Semua itu hanya dapat terjadi melalui Tuhan, yaitu Allah; Dia-lah 
yang memberitahukan kepada Muhammad Saw.75 

بُ رَ    سَيُ هْزَمُ الْْمَْعُ وَيُ وَلُّوْنَ الدُّ
Golongan itu pasti akan dikalahkan dan mereka berbalik ke belakang (mundur). (QS. Al-Qamar 

[54]: 45) 
Kenyataan ini menenangkan hati orang-orang yang mengikuti Rasulullah Saw yang tidak 

mengetahui hal ghaib atau bagaimana cara kematian setiap orang kafir atau penguasa yang 
sombong. Rasulullah Saw memberi mereka informasi ini meskipun mereka sangat lemah, dan 
berita ini menunjukkan bahwa beliau memiliki hubungan yang kuat dengan Tuhan Yang Maha 
Mengetahui. Dengan berita ini: ‘Kelompok (musuh) itu akan kalah dan mereka akan mundur. 
Oleh karena itu, firman Allah: 

    نُّ الْقُلُوْبُ   تَطْمَى  اَلََ بِذكِْرِ اللِ ِ 
Ketahuilah, dengan mengingat Allah hati menjadi tenang. (QS. Ar-Ra’d [13]: 28)  
Ini berarti bahwa hati menjadi tenang dengan Al-Qur’an dan berita-berita kebenaran 

yang terkandung di dalamnya, yang menegaskan bahwa Muhammad adalah penyampai wahyu 
dari Tuhannya; dan bahwa Al-Qur’an bukanlah dari Muhammad Saw melainkan dari Allah.76 
Demikianlah, para mukmin menerima Muhammad sebagai utusan Allah dan membenarkan 
apa yang dibawanya.  

 
75 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7323. 
76 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7324. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 49 

Demikianlah, para mukmin menerima Muhammad sebagai utusan Allah dan 
membenarkan apa yang dibawanya. Kita dapat melihat bahwa Allah telah memberikan sifat-
sifat khusus kepada Rasul-Nya, serta membentuk akhlak Rasulullah Saw sedemikian rupa 
sehingga orang-orang di sekelilingnya langsung mempercayai segala yang beliau katakan ketika 
beliau berbicara. Kita juga memperhatikan bahwa mereka yang beriman kepada risalahnya 
tidak hanya karena Al-Qur'an, tetapi karena Muhammad adalah utusan Allah yang tidak 
mungkin berdusta. Kehidupan beliau sebelum kenabian adalah sebuah mukjizat tersendiri 
yang membuat orang-orang awal percaya kepada Rasulullah Saw. 

Sebaliknya, orang-orang kafir merasa terpengaruh oleh Al-Qur’an dan berharap Al-
Qur’an diturunkan kepada seseorang selain Muhammad Saw. Ketika orang-orang beriman 
melihat bahwa Al-Qur’an memberitakan situasi-situasi yang mereka alami tanpa mereka 
ketahui penjelasannya, serta memberitakan peristiwa-peristiwa yang akan terjadi, dan 
kemudian mereka mendapati bahwa kenyataan di masa depan sesuai dengan apa yang 
dinyatakan dalam Al-Qur’an, maka mereka yakin bahwa Al-Qur’an bukan berasal dari 
Muhammad, melainkan dari Tuhan Muhammad Saw.77 

Oleh karena itu, ketika orang-orang kafir mengajukan argumen-argumen yang tidak 
masuk akal untuk meragukan Muhammad Saw, Al-Qur’an datang untuk menenangkan para 
mukmin; sehingga kebohongan orang-orang kafir tidak mempengaruhi mereka. Seorang 
mukmin mengingat Allah dengan segala kebaikan; ia mengambil pelajaran dari segala sesuatu 
yang terjadi, serta dari apa yang dinyatakan dalam kitab Allah. Ketika ia membaca Al-Qur’an, 
hatinya menjadi tenang dengan mengingat Allah, karena ia telah beriman dengan iman yang 
benar. 

Para mukmin merasakan bahwa berita-berita dari Nabi yang disampaikannya telah 
melampaui lingkungan mereka yang terbatas dan mencapai dunia luas, baik di timur di Persia 
maupun di barat di Romawi. Sebagai contoh, Rasulullah Saw mengabarkan kepada mereka 
tentang kemenangan Romawi atas Persia, sebagaimana Allah berfirman:  

  ِ
نْ    فِيْ   ٢  غُلِبَتِ الرُّوْمُ    ١    الَ  ذ   وَيَ وْمَى  بَ عْدُ     الََْمْرُ مِنْ قَ بْلُ وَمِنْ  للِ ِ   ە فِْ بِضْعِ سِنِيَْْ    ٣  بَ عْدِ غَلَبِهِمْ سَيَ غْلِبُ وْنَ    ادَْنََ الََْرْضِ وَهُمْ مِِ

   ٤ ي أفْرحَُ الْمُؤْمِنُ وْنَ  
Jadi tunjukkan kepada saya kepandaian apa pun di dunia yang dapat menentukan hasil 

pertempuran antara dua kekuatan yang bertempur dan berperang, dan kemudian menentukan 
siapa yang akan menang dan siapa yang akan kalah setelah periode waktu yang berkisar antara 
lima hingga sembilan tahun? Selain itu, peristiwa-peristiwa global yang tidak diketahui oleh 
Rasulullah Saw datang sesuai dengan apa yang dinyatakan dalam Al-Qur’an.78 

Semua ini membuat para mukmin kepada Al-Qur’an merasa tenang, karena mereka 
yakin bahwa Al-Qur'an adalah benar dan berasal dari Allah. Ini memperkuat pernyataan Allah  

 نُّ الْقُلُوْبُ   تَطْمَى  للِ ِ اَلََ بِذكِْرِ ا    نُّ قُ لُوْبُِمُْ بِذكِْرِ اللِ ِ مَنُ وْا وَتَطْمَى  الأذِيْنَ ا  
(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram dengan mengingat Allah. 

Ingatlah, bahwa hanya dengan mengingat Allah hati akan selalu tenteram. QS. Ar-Ra’d [13]: 28. 
Dan kita tahu bahwa alam semesta telah menyambut manusia pertama yaitu Adam as 

dengan segala sesuatu yang diperlukan untuk kehidupan. Manusia hidup dalam sebab-sebab 
yang diberikan oleh Allah, sebab-sebab yang terhubung dengan tangan Allah. Kita 
memanfaatkannya dan kehidupan kita berkembang sesuai dengan usaha yang kita lakukan. 
Ketika kita meninggal, kita akan memasuki kehidupan yang lebih tinggi, jika amal kita baik dan 
iman kita kepada Allah benar. Setelah kita hidup di dunia dengan sebab-sebab yang diberikan 
oleh Allah, kita akan hidup di akhirat dengan sebab dari-Nya di surga yang telah disiapkan 
untuk orang-orang yang bertakwa. Dan firman Allah Swt.79 

 
77 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7325. 
78 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7326. 
79 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7327. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

50 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

 نُّ الْقُلُوْبُ  تَطْمَى  اَلََ بِذكِْرِ اللِ ِ 
Maknanya Ketentraman ini mencakup seluruh hati. Setiap orang memiliki aspek tertentu 

di mana hatinya bisa bergetar. Namun, ketika ia mengingat Allah, ia akan menemukan 
ketenangan dan stabilitas hati.80 

Penulis menyimpulkan penafsiran Sheikh Mutawalli Al-Sya‘rawi dalam Surah Ar-Ra’d 
ayat 28 tersebut memuat  konteks psikoterapi tasawuf untuk mengatasi gangguan kecemasan 
(anxiety disorder), penafsiran ini dapat diartikan bahwa ketenangan hati didapatkan melalui zikir: 
Penafsiran Sya’rawi menunjukkan bahwa zikir tidak hanya sebagai ibadah tetapi juga sebagai 
terapi mental yang menenangkan hati. Ini sesuai dengan konsep psikoterapi tasawuf yang 
memandang zikir sebagai alat untuk meredakan kegelisahan dan kecemasan, membantu 
individu menemukan ketenangan batin di tengah masalah emosional dan mental. 

Dalam keseluruhan, penafsiran Asy-Sya’rawi terhadap ayat ini mendukung pemahaman 
bahwa zikir dan hubungan spiritual yang mendalam dapat berfungsi sebagai bagian penting 
dari terapi untuk gangguan kecemasan, memberikan ketenangan dan rasa aman di tengah 
kekacauan emosional. 

Ada berbagai jenis terapi psikoreligius yang digunakan dalam pengobatan, salah satunya 
adalah dzikir. Menurut Dadang Hawari, dzikir tidak bersifat kaku, melainkan memiliki banyak 
makna, termasuk mengucapkan kalimat-kalimat pengampunan, berdoa, dan melakukan 
perbuatan baik seperti bersabar, bersedekah, dan lain-lain. Penerapan dzikir pada dasarnya 
sama seperti biasanya, yaitu membaca tasbih, tahmid, takbir, hauqalah, hasballah, istighfar, dan 
baaqiyaatus salihat. Namun, sebelum melaksanakan terapi dzikir ini, ada aturan atau resep 
khusus yang perlu diikuti.81 

Tasawuf psikoterapi dalam bentuk dzikir adalah salah satu metode terapi alternatif yang 
dapat membantu penderita gangguan kecemasan mengatasi masalah psikis mereka. Dengan 
melakukan psikoterapi dzikir, individu akan merasakan efek ketenangan, serta memperoleh 
rasa pasrah yang mendalam kepada Allah, mengakui kekuasaan dan kasih sayang-Nya yang 
terkandung dalam kalimat tayyibah yang diucapkan berulang-ulang selama dzikir. Hal ini 
membantu menghilangkan rasa takut, khawatir, dan cemas saat menghadapi situasi yang 
biasanya memicu perasaan tersebut. Selain itu, dzikir juga dapat membangun sugesti positif 
yang berperan dalam menciptakan keyakinan, kekuatan, dan sikap optimisme, sehingga 
seseorang dapat menghadapi masa tua dengan lebih baik dan berkualitas.82 

Dalam penelitian yang dilakukan oleh Harrington dan kawan-kawan pada penderita 
gangguan kecemasan, yang dipresentasikan dalam buku berjudul Brain and Religion: Undigested 
Issues, ditemukan adanya God Spot dalam susunan saraf pusat (otak). Hal ini membuat 
penderita menjadi tenang saat mereka berdoa dan melakukan dzikir. Oleh karena itu, 
pernyataan Christy, J.H. yang mengatakan bahwa “Prayer as Medicine” sangatlah tepat, 
meskipun ini tidak berarti bahwa terapi dengan obat-obatan dapat diabaikan.83 
2. Relevansi Perspektif as-Sya’rawi dengan Penanganan Anxiety Disorder Saat Ini 

Panadangan Syeikh Mutawalli as-Sya’rawi tentang Anxiety Disorder dan penanganannya 
dalam tafsirnya yang dianalisis panjang lebar di atas tersebut, lalu bagimanakah relevansinya 
dengan sekarang ini, bagimanakah relvansinya dengan penanganan Anxiety Disorder yang 
berkembang dewasa ini. Hal ini dapat dilihat atau dibuktikan dari beberapa hasil studi berikut 
ini:  

 
80 Imam Mutawalli Asy-Sya’rawi, Tafsir Asy-Sya’rawi (Mesir: Akhbarul Yaum, 1991), 7328. 
81  Nopa Three Sartini, “Dzikir Sebagai Psikoterapi Islam Dalam Mengatasi Kecemasan Menurut Dadang 

Hawari”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin Adab dan Dakwah Institut Agama Islam Negeri, Bengkulu, 2021), 
100. 

82 Nopa Three Sartini, “Dzikir Sebagai Psikoterapi Islam Dalam Mengatasi Kecemasan Menurut Dadang 
Hawari”, 100. 

83 Fatma Laili Khoirun Nida, “ Zikir Sebagai Psikoterapi Dalam Gangguan Kecemasan Bagi Lansia,” Konseling 
Religi: Jural Bimbingan Konseling Islam 5, No. 1 (2014): 146. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 51 

a) Relevansi Tawakkal dengan Tingkat Kecemasan Pasien Gagal Ginjal  
Ini mengenai relevansi tawakkal dengan tingkat kecemasan pasien gagal ginjal kronik 

yang menjalani terapi Hemodialisa di Rumah Sakit Umum Daerah Abdul Molek Bandar 
Lampung. Kasus pertama yaitu penderita gagal ginjal kronik yang akan menjalani hemodialisa 
sering mengalami kecemasan, seperti yang diungkapkan oleh pasien hemodialisa di RSUD 
Abdul Moeloek, EE. Pasien ini merasa cemas karena beberapa ketakutan, termasuk perubahan 
warna kulit, tingkat kesembuhan yang rendah, dan kenyataan bahwa ia harus menjalani cuci 
darah seumur hidupnya.  

Hal ini sejalan dengan penelitian Befly F. Tokala dan tim, yang menunjukkan adanya 
hubungan antara lamanya menjalani hemodialisa dengan tingkat kecemasan pada pasien 
penyakit ginjal kronik di RSUP Prof. Dr. R. D. Kandou Manado. Seperti dikutip Yunita dalam 
jurnal tentang strategi koping pada pasien yang menjalani terapi hemodialisa, pasien dengan 
penyakit ginjal kronik sering menghadapi masalah biologis dan psikososial, yang mencakup 
kecemasan, depresi, isolasi sosial, kesepian, ketidakberdayaan, dan keputusasaan.84 Dalam 
peneliti ini disampaikan bahwa kecemasan yang dialami oleh pasien gagal ginjal kronik bisa 
dicegah atau dikurangi dengan sikap tawakal. Orang yang bertawakal kepada Allah tidak akan 
mudah mengeluh atau merasa gelisah. Ia akan selalu merasakan ketenangan, kedamaian, dan 
kebahagiaan, terutama ketika menerima nikmat dan karunia dari Allah.  

b) Relevansi Ikhlas dengan Kesehatan Mental di Masa Pandemi Covid-19 
Selama pandemi, banyak orang mengalami kesulitan menerima keadaan karena tidak 

menemukan makna di baliknya. Hal ini membuat mereka merasa kecewa, khawatir akan 
keuangan, sedih, merasa tidak aman, dan marah dengan situasi yang ada. Ketika mendengar 
bahwa banyak anggota keluarga terkena virus Covid-19, menyalahkan keadaan menjadi pilihan 
bagi sebagian orang. Pada titik kecemasan yang mengganggu kesehatan mental, diperlukan 
usaha untuk ikhlas dalam menerima keadaan tersebut.85 

Menurut Quraish Shihab, meskipun banyak pekerja dirumahkan akibat Covid-19, tetap 
ada hikmah yang bisa diambil. Kematian akibat Covid-19 terus meningkat, namun kematian 
adalah sesuatu yang pasti. Islam sebagai agama yang penuh rahmat sebenarnya telah 
memberikan solusi bagi umatnya saat menghadapi tantangan di dunia ini. Al-Qur’an, sebagai 
pedoman hidup, selalu relevan di setiap zaman. Khairunnas Rajab, seorang profesor 
psikoterapi Islam, mengatakan bahwa Islam, dengan nilai spiritualnya yang tinggi, mampu 
mengatasi masalah psikologis manusia. Dengan menggunakan dimensi-dimensi Islam seperti 
iman, ibadah, muamalah, akhlak, dan tasawuf, kesehatan mental dapat tercapai. Contohnya 
adalah dengan menggunakan konsep “quantum ikhlas”.  

Hati yang tulus menentukan esensi manusia, dan untuk mencapainya diperlukan latihan 
melalui pendekatan kepada Allah. Ketika hati bersih dan ikhlas, wabah seperti Covid-19 tidak 
akan membuat seseorang cemas, khawatir, atau mengalami gangguan kesehatan mental.86 
Dengan menerapkan konsep quantum ikhlas, seseorang akan merasa tenang, bersyukur, 
menerima, dan pasrah kepada Allah, yang pada akhirnya akan menghasilkan makna hidup. 
Makna ini membuat seseorang merasa bahagia dengan hidupnya dan merasa berarti, sehingga 
ia akan menggunakan segala kemampuannya untuk tetap produktif meskipun ada keterbatasan 
akibat Covid-19. Orang tersebut akan berusaha menyesuaikan diri dengan keadaan, bukan 
menolaknya.  

 
 

 
84 Dwi Ayu Cahyani, “Hubungan Tawakkal Dengan Tingkat Cemas Pada Pasien Gagal Ginjal Kronik Yang 

Menjalani Terapi Hemodialisa Studi di Rumah Sakit Umum Daerah Abdul Moeloek Bandar Lampung”, (Skripsi 
Sarjana Fakultas Ushuluddin dan Studi Agama Universitas Islam Negeri, Lampung, 2022), 8. 

85 Nurhalimah, “Urgensi Quantum Ikhlas untuk Kesehatan Mental di Masa Pandemi Covid 19”, Islamic 
Counseling: Jurrnal Bimbingan Konseling Islam 5, No. 2, 2021, 2017. 

86 Nurhalimah, “Urgensi Quantum Ikhlas untuk Kesehatan Mental di Masa Pandemi Covid 19”, 218. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

52 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Meskipun lebih banyak waktu dihabiskan di rumah, baik untuk belajar, bekerja, atau 
bahkan menjalani isolasi sendirian, seseorang yang memiliki kesehatan mental yang baik akan 
menerimanya dengan ikhlas dan lapang dada, selalu berkeyakinan bahwa ada hikmah di balik 
setiap peristiwa. 

c) Relevansi Dzikir dan Do’a Sebagai Psikoterapi Bagi Lansia 
Perubahan pada lansia tidak hanya terbatas pada aspek fisik, tetapi juga meliputi 

perubahan psikologis dan sosial yang signifikan. Secara psikologis, lansia menjadi lebih rentan 
terhadap gangguan mental seperti depresi dan kecemasan. Proses penuaan dapat 
menyebabkan perubahan dalam keseimbangan kimia otak dan respons terhadap stres, yang 
dapat memicu masalah psikologis. Selain itu, demensia, seperti penyakit Alzheimer, 
merupakan salah satu tantangan serius yang sering dihadapi pada usia lanjut.87 

Secara sosial, banyak lansia cenderung menarik diri dari interaksi sosial dan kehilangan 
peran sosial mereka di masyarakat setelah pensiun. Hal ini dapat berdampak negatif pada 
kesejahteraan emosional dan mental mereka. Kurangnya interaksi sosial bisa membuat mereka 
merasa kesepian dan terisolasi. Oleh karena itu, penting untuk memahami dan mendukung 
lansia dalam menghadapi tantangan-tantangan ini, mendorong mereka untuk terlibat dalam 
kegiatan sosial, serta menjaga keseimbangan antara aspek fisik, psikologis, dan sosial demi 
menjalani masa tua yang sehat dan bermakna.88 

Lansia memerlukan perawatan dan dukungan khusus agar tetap sehat, mandiri, dan 
memiliki kualitas hidup yang baik. Dianjurkan untuk memberikan pelayanan kesehatan, gizi 
seimbang, olahraga teratur, serta pendekatan keagamaan bagi mereka. Jenis gangguan 
kecemasan yang sering dialami oleh lansia meliputi generalized anxiety disorder (GAD), fobia, 
gangguan panik, obsessive compulsive disorder (OCD), dan post-traumatic stress disorder (PTSD). 
Faktor-faktor yang memicu kecemasan pada lansia mencakup perubahan biologis di otak, 
penyakit fisik kronis, kehilangan orang tercinta, penurunan fungsi kognitif, ketakutan akan 
kematian, dan kehilangan kontrol atas hidup mereka. Gejala kecemasan pada lansia dapat 
berupa gelisah yang berlebihan, sulit tidur, otot tegang, denyut jantung meningkat, dan 
perasaan panik. Stres pada lansia bisa disebabkan oleh berbagai faktor seperti masalah 
kesehatan fisik, kesepian, perubahan gaya hidup yang drastis, kehilangan pasangan atau teman, 
serta keterbatasan finansial.89 

Ketidaksiapan mental lansia dalam menghadapi berbagai perubahan dapat memicu 
perasaan putus asa, kesepian, keterasingan, dan merasa tidak dihargai. Kondisi ini dapat 
menjadi kompleks dan terakumulasi menjadi gangguan kecemasan (anxiety disorder). Meskipun 
terapi kognitif telah menunjukkan hasil positif dalam mengatasi kecemasan pada remaja dan 
dewasa, hal ini tidak selalu berlaku pada kelompok lansia. Oleh karena itu, diperlukan terapi 
yang lebih efektif untuk menangani kecemasan pada lansia, seperti psikoterapi zikir dan doa. 
Efek ketenangan yang dihasilkan dari terapi ini dapat mengurangi tingkat kecemasan pada 
lansia, membantu mereka menumbuhkan harapan, dan memandang sisa hidup mereka dengan 
lebih positif.  

Terapi dzikir, yaitu bentuk pengobatan psikologis melalui pengingatan dan penyebutan 
nama Allah Swt, telah terbukti memberikan berbagai manfaat bagi kesehatan mental lansia 
dalam sejumlah penelitian. Salah satunya adalah penelitian oleh Huda, yang menyatakan bahwa 
dzikir dapat memberikan ketenangan mental, sehingga memungkinkan lansia untuk 
mengendalikan emosi mereka. Mental yang sehat akan merasakan ketenangan dan 
kebahagiaan, sedangkan mental yang tidak sehat akan mengalami ketidaktenangan.90 

 

 
87 Gigih Setianto, Risdiani, Jamaludin Yusuf, “Dzikir dan Do’a Sebagai Psikoterapi Bagi Lansia”, Nanggroe: 

Jurnal Pengabdian Cendikia 2, No. 9, 2023, 105. 
88 Gigih Setianto, Risdiani, Jamaludin Yusuf, “Dzikir dan Do’a Sebagai Psikoterapi Bagi Lansia”, 106. 
89 Gigih Setianto, Risdiani, Jamaludin Yusuf, “Dzikir dan Do’a Sebagai Psikoterapi Bagi Lansia”, 106. 
90 Gigih Setianto, Risdiani, Jamaludin Yusuf, “Dzikir dan Do’a Sebagai Psikoterapi Bagi Lansia”, 106. 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 53 

KESIMPULAN 
Dari hasil pembahasan di atas, disimpulkan sebagai berikut: Pertama terkait dengan 

penafsiran anxiety disorder dan penanganannya, kedua mengenai relevansi pandangan as-
Sya’rawi dengan penanganan anxiety disorder pada masyarakat saat ini. Berkenaan dengan 
penafsiran ayat-ayat anxiety disorder dapat disimpulkan bahwa, ada beberapa term dari anxiety 
disorder diantaranya: khauf dalam QS. Yusuf ayat [12]: 13, huzn pada QS. Al-An’am [6]: 33 
dan daiq termuat pada QS. Al-Hijr [15]: 97.  

Penafsiran Syeikh Mutawalli al-Sya‘rawi terhadap ayat-ayat tersebut menunjukkan 
keterkaitan dengan ciri-ciri anxiety disorder di mana kesedihan atau kecemasan sering muncul 
dari perasaan tidak diterima, rasa takut akan kegagalan, atau penolakan sosial. Pada QS. Yusuf 
ayat [12]: 13 digambarkan bahwa adanya ketakutan atau kekhawatiran akan sesuatu yang 
belum tentu terjadi. Kemudian dalam QS. Al-An’am [6]: 33 dijelaskan keadaan nabi 
Muhammad yang terlampau sedih karena menginginkan semua umat merasakan nikmatnya 
iman. Juga rasul merasa sakit karena sebagian manusia menentang, mencemooh, menghina, 
tuduhan dusta dan celaan dakwah rasulullah. Kemudian yang terakhir QS. Al-Hijr [15]: 97 
dideskripsikan bagaimana sesaknya dada rasulullah akibat perkataan negatif yang dilontarkan 
oleh orang-orang kafir. 

Adapun penanganan anxiety disorder termuat dalam pendekatan tasawuf psikoterapi 
yang dapat menjadi solusi. Solusi yang ditawarkan berupa konsep tasawuf diantaranya: 
tawakkal, ikhlas, sabar, rida dan dzikir. Tawakkal dalam QS. At-Talaq [65]: 2-3 mengandung 
esensi mengandalkan sepenuhnya kepada Allah dalam segala urusan, sehingga mengurangi 
kekhawatiran. Ikhlas pada QS. Az-Zumar [39]: 2-3, memuat substansi melakukan segala 
sesuatu semata-mata untuk Allah, tanpa pamrih, yang membawa ketenangan batin. Sabar 
tercantum dalam QS. An-Nahl [16]: 127 yang mengandung inti sari menahan diri dan tetap 
teguh menghadapi ujian, yang menguatkan jiwa. Rida terdapat pada QS. At-Taubah [9]: 59 
memiliki makna pokok, menerima dengan lapang dada apa pun ketentuan Allah, yang 
menumbuhkan kedamaian. Kemudian dzikir termuat dalam QS. Ar-Ra’d [13]: 28 mengndung 
pokok pemahaman bahwa mengingat Allah secara terus-menerus, yang menenangkan hati dan 
mendekatkan diri kepada-Nya. 

Kedua penafsiran al-Sya‘rawi terhadap penanganan atau solusi tersebut menunjukkan 
relevansi yang signifikan dengan konteks saat ini, memberikan wawasan yang mendalam 
tentang makna dan aplikasi ajaran tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

54 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

REFERENSI 
Aini, Nurul. “Teknik Self Love Dalam Mengatasi Anxiety Disorder Pada Mahasiswa 

Tingkat Akhir”, Skripsi Sarjana, Fakultas Dakwah dan Fakultas Ushuluddin 
dan Adab, Banten 2023. 

Akhyar, Fathia, et al., eds., Mencari Berkah Dari Tawadhu’ Tawakkal & Ikhlas Untuk 
Semua Umat Muslim, Bekasi: Al-Maghfiroh, 2018. 

Al Qurthubi, Syaikh Imam, Al Jami’ Li Ahkaam Al Qur’an, terj. Asmuni, Tafsir Al 
Qurthubi Surah Al Hijr, An-Nahl, Al-Israa dan Al Kahfi, Jakarta: Pustaka 
Azzam, 2008. 

Al-Hilali, Syaikh Salim bin ‘Ied, Manhajul Anbiyaa’ fii Tazkiyatin Nufuss, terj. Beni 
Sarbeni, Manajemen Qalbu Para Nabi Menurut Al-Qur’an dan as-Sunnah, 
Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2005. 

Al-Mahalli, Imam Jalaluddin dan Imam Jalaluddin As-Suyuti, Tafsir Jalalain Berikut 
Asbabun Nuzul Ayat Surat Al-Fatihah s.d. Al-Isra, terj. Bahrun Abubakar, 
Terjemah Tafsir Jalalain Berikut Asbabun Nuzul Jilid 1, Bandung:  Sinar Baru 
Algensindo, 2016. 

Al-Maragi, Ahmad Mustafa, Tafsir Al-Maragi, terj. Anshori Umar Sitanggal, Hery Noer 
Aly dan Bahrun Abubkar, Terjemah Tafsir Al-Maragi 7. 

Alodokter, “Mengenal Anxiety yang Mengganggu dan Berbagai Jenisnya,” Situs Resmi 
https://www.alodokter.com/mengenal-anxiety-yang-mengganggu-dan-
berbagai-jenisnya 16 April 2022. 

Asy-Sya’rawi, Imam Mutawalli, Tafsir Asy-Sya’rawi, Mesir: Akhbarul Yaum, 1991. 

Asy-Sya’rawi, Muḥammad Mutawallī. “Khawatirul Imaniyyah Juz Al-Mujadilah jilid 
18,” Mesir: Dar al-Islam, 2010. 

Asy-Sya’rawi, Syeikh Muhammad Mutawalli, Tafsir Asy-Sya’rawī Akhbar al-Yaum, Kairo, 
terj. Zainal Arifin, Ahmad Perdana, Ardiansyah, Tafsir Asy-Sya’rawi, Jilid 11 
Syeikh Muhammad Mutwalli Asy-Sya’rawi, Medan: Duta Azhar, 2022. 

Audina, Nika. “Gangguan Kecemasan Saat Kerja (Work anxiety): Arti Hingga 
Penyebab,” Situs Resmi https://glints.com/id/lowongan/gangguan-
kecemasan-saat-kerja/ 01 Maret 2023. 

Azizah, Wafiq. “Treatment Menurunkan Anxiety Disorder Persfektif Tafsir dan 
Psikologi”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri 
Sultan Syarif Kasim Riau. 2024. 

Az-Zuhaili, Wahbah, At-Tafsiirul-Muniir: Fil ‘Aqidah wasy-Syarii’ah wal manhaj, terj. Abdul 
Hayyie al-Kattani, Mujiburrahman Subadi, dan Muhammad Mukhlisin, Tafsir 
al-Munir. Aqidah, Syari’ah, & Manhaj Jilid 7, Depok: Gema Insani, 2015. 

Cahyani, Dwi Ayu. “Hubungan Tawakkal Dengan Tingkat Cemas Pada Pasien Gagal 
Ginjal Kronik Yang Menjalani Terapi Hemodialisa Studi di Rumah Sakit 
Umum Daerah Abdul Moeloek Bandar Lampung”, Skripsi Sarjana Fakultas 
Ushuluddin dan Studi Agama Universitas Islam Negeri, Lampung, 2022. 

Chanel, MJS. ‘Ngaji Filsafat 378: Ikhlas’, Publikasi, 2022, 
https://youtu.be/bj18FWI3__4?si=tSWs36HBLNEuEnVp accessed 15 
Agust 2024. 

Christanti, Dessi. et al., eds. Apa Yang Harus Kamu Ketahui Tentang Kecemasan. 
Purbalingga: Eureka Media Aksara, 2021. 

 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 55 

Diferiansyah, Okta dkk, “Gangguan Cemas Menyeluruh” J Medula Unila 5, No. 2, 
2016. 

Ernawati, “Pemikiran Tallal Alie Turfe Tentang Sabar Sebagai Terapi Meredam 
Gelisah Hati Implikasinya Terhadap Kesehatan Mental”, Skripsi Sarjana, 
Fakultas Dakwah Institut Agama Islam Negeri, Semarang, 2009. 

Fauziah, Amira eds, “Anxiety Disorder Dalam Al-Qur’an (Telaah Lafadz Khauf, Halu’ 
dan Huzn),” Triwikrama: Jurnal Multidisiplin Ilmu Sosial 01. No. 02 2023. 

Fauziah, Debibik Nabilatul. “Metodologi Tafsir Asy-Sya’rawi”, At-Tadabbur: Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an dan Tafsir 6. No. 2 2021. 

Firly Hidayanti dan Agus Hidayatullah, “Depression and Anxiety from the Alquran’s 
Perspective (Analysis of the interpretation of the Huzn and Khauf verses 
according to Maudhu’I Al-Farmawi’s Tafsir Theory)”, Journal of ‘Ulumul al-
Qur’an and Tafsir Studies 2. No. 2 2023. 

Fitri, Kemala, Vivik Shofiah, Khairunnas Rajab, “Kajian Model Psikoterapi Ikhlas 
untuk Mencapai Kesehatan,” Psikobuletin: Buletin Ilmiah Psikologi 4, No. 1. 

Freud, Sigmund “A General Introduction to Psychoanalysis (Pengantar Umum 
Psikoanalisis) Desa Pustaka Indonesia: Jakarta Temanggung Jawa Barat, 2019. 

Ghofur, Abdul. “Konsep Ulama Dalam Al-Qur’an (Studi Komparasi Penafsiran Syekh 
Muhammad Mutawallu Al-Sya’rawi dalam Tafsir Al-Sya’rawi dan Muhammad 
Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin 
Institut Agama Islam Negeri Kudus: Kudus, 2021. 

Gloria. Hasil Survei I-NAMHS: Satu dari Tiga Remaja Indonesia Memiliki Masalah 
Kesehatan Mental. Situs Resmi Universitas Gajah Mada 
https://ugm.ac.id/id/berita/23086-hasil-survei-i-namhs-satu-dari-tiga-remaja-
indonesia-memiliki-masalah-kesehatan-mental/ 24 Oktober 2022. 

Halodoc. “Ini Dampak Gangguan Kecemasan Pada Kesehatan Tubuh.” Situs Resmi 
https://www.halodoc.com/artikel/ini-dampak-gangguan-kecemasan-pada-
kesehatan-tubuh 14 September 2020. 

Hidayanti, Firly dan Agus Hidayatullah, “Depression and Anxiety from the Alquran’s 
Perspective (Analysis of the interpretation of the Huzn and Khouf verses 

according to Mauḍū’i Al-Farmawi’s Tafzir Theory”, Jurnal of U’lumul Qur’an 
and Tafsir Studies 2, No. 2, 2023. 

Indriani, Listi, “Metode Hipnoterapi Dalam Mengatasi Kecemasan Pada Pasien 
Psikomatis Di Klinik Griya Bhagia Sehat Bandar Lampung”, Skripsi Sarjana, 
Fakultas Dakwah dan Ilmu Komunikasi, Lampug, 2023. 

Jannah, Miftah, “Gangguan Kecemasan (Anxiety) Dalam Al-Qur’an (Studi Tematik 
Tafzir Ayat-ayat Kesempitan Jiwa)”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin Adab 
dan Dakwah Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup, 2023. 

Javaid, SRussiayed Fahad et al. “Epidemiology of Anxiety Disorder: Global Burden 
and Sociodemographic Associations.” Open Access: A Journal of Middle East 
Current Psychiatry. https://doi.org/10.1186/s43045-023-00315-3 2023. 

Kautsar, Fauzan Naelul, “Tanda-tanda Depresi Dalam Al-Qur’an (Studi Tematik 
Perspektif Tafsir Asy-Sya’rawi)”, Skripsi Sarjana, Fakulyas Ushuluddin dan 
Pemikiran Islam Universitas PTIQ, Jakarta 2022. 

 
 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

56 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

Malkan. “Tafsir As-Sya’rawi: Tinjuan Biografis dan Metodologis”, Al-Qalam 29. No. 2 
2012. 

Melsasai, Alfonsina Afia dkk. “Pandangan Agama Dalam Menghadapi Anxiety 
Disorder Yang Dialami Oleh Masyarakat,” IJM” Indonesian Journal of 
Multidisciplinary, Vol. 1 No. 1 2023. 

Mukhlis, Imam, “Konsep Tasawuf dan Psikoterapi Islam,” Spiritualita: Journal of Ethics 
and Spirituality 7. No. 1 2023. 

Mulyono, “Terapi Holistik Bagi Penyembuhan Penyakit (Studi Analisis di Paguyuban 
Tri Tunggal Semarang)”, The Shine Cahaya Dunia D-III KeperawatanUniversitas 
An-Nur 1, No. 2 2016. 

Murinto, Farajullah, “Sistem Pakar Deteksi Dini GangguanKecemasan (Anxiety) 
Menggunakan Metode Forward Chaining Berbasis Web,” Sarjana Teknik 
Informatika 7. No. 1 2019. 

Muslimin, “Terapi Tasawuf Sebagai Upaya Penanggulangan Stress, Depresi, dan 
Kecemasan,”  Ghaidan: Jurnal Bimbingan Konseling Islam dan Kemasyarakan 1. No. 
1 2017. 

Mustofa, H. A, Akhlak Tasawuf, Bandung: Pustaka Setia, 2017. 
Nata, Abuddin, Akhlak Tasawuf, Jakarta: Rajawali Pers, 2012. 
Nida, Fatma Laili Khoirun. “Zikir Sebagai Psikoterapi Dalam Gangguan Kecemasan 

Bagi Lansia,” Konseling Religi: Jural Bimbingan Konseling Islam 5, No. 1 2014. 
Noraini, Yossie Susanti Eka Putri, Ria Utami Panjaitan, “Eventivitas Acceptance and 

Commitment Therapy (ACT) Dalam Mengatasi Depresi dan Kecemasan Serta 
Meningkatkan Kualitas Hidup,” Journal of Telenursing (Joting) 5, no. 2, 2023. 

Nurfahanum, Rahmah. “Gambaran Penggunaan Obat Antidepresan Pada Pasien 
Depresi di RSUD Embung Fatimah Kota Batam Priode Januari-Desember 
2020,” Jurnal Health Sains 3. No. 3 2022. 

Nurhalimah, “Urgensi Quantum Ikhlas untuk Kesehatan Mental di Masa Pandemi 
Covid-19,” Islamic Counseling: Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam 5, no. 2, 2021. 

Nurmawati S. Lataima, Ninuk Dian Kurniawati, dan Puji Astuti, “Manfaat Emotional 
Freedom Technique (EFT) Bagi Pasien Dengan Gangguan Kecemasan,” 
Jurnal Penelitian Kesehatan Suara Forikes 11. no. 2 2020. 

Official, Aagym. ‘Ridho Kepada Takdir Alloh’, Publikasi, 2020, 
https://youtu.be/O9kCG7jbhyA?si=QkHFmKE-omMiSbxE, accessed 19 
Agustus 2024. 

Official, Adi Hidayat. ‘Menghilangkan Rasa Cemas Dalam Hidup’, Publikasi, 2022, 
https://youtu.be/3VjwogzQSD8?si=n6q7-wWIiCLM8QnW, accessed 5 Juli 
2024 

Panggih Nugrahanto, Bagaskoro. “Fear Of Missing Out (FOMO0 dan Kesejahteraan 
Subjekti Pada Mahasiswa, Blantika: Multydiciplinary Journal 2. No 3 2023. 

Pasya, Hikmatiar, “Studi Metodologi Tafsir Asy-Sya’rawi”, Studia Quranika 1. No. 2, 
2017. 

Psikosomatik,  Andri. ‘Sembuh dari Cemas itu Bisa!!! Mencari Sumber Cemas di Dalam 
Diri’, publikasi, 2024, 
https://youtu.be/mLIAF6ZXuDA?si=MnNlTi9GfSk3uSRz, accessed 16 
Agustus 2024. 

 
 



MODERATION: Vol. 05 No. 01, Mater 2025 | 

Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati: [Anxiety Disorder Perspektif Tafsir Al-Sya‘Rawi] 57 

Rahayuh, Endang Sri. “Bertasawuf Di Era Modern Tasawuf Sebagai Psikoterapi.” 
Jurnal Emanasi, Jurnal Keislaman dan Sosial 2. No. 2, 2019. 

Rahmadhanty, Rafiqah. et al., eds., “Psikoterapi Tawakkal: Implementasi Terapi 
berdasarkan Konsep Tawakkal dalam Islam,” Psychology Journal of Mental Health 
4, No. 2, 2023. 

Rahmawati, Jihan. “Kontribusi Asy-Sya’rawi Terhadap Perkembangan Tafsir (Kajian 
Kitab Tafsir Asy-Sya’rawi)”, Al-Mustafid: Jurnal of Quran and Hadith Studies 1. 
No. 1 2022. 

Riasari, Nur dkk. “Hubungan Anxiety Disorder Dengan Panic Attack Terhadap 
Mahasiswa Tingkat Akhir ddi Buleleng,” Midwinerslion Jurnal Kesehatan STIKes 
Buleleng, Vol. X, No. X Maret 2022. 

Rizkana, Nina Alfa. “Efektifitas Mindfulness Based Stress Reduction (MBSR) 
Terhadap Penurunan Burnout”, Teraputik: Jurnal Bimbingan dan Konseling 7. no. 
1 2023. 

Rizqiah, Yuniar. “Psikoterapi Anxiety Disorder (Gangguan Kecemasan) Dalam 
Persfektif Wahbah Al-Zuhaili Pendekatan Psikologi Islam (Studi Analisis 
Kitab Tafsir Al-Munir)”, Sksipsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin dan Dakwah 
Institut Ilmu Al-Qur’an Jakarta, 2023. 

Rohmah, Apriliya Lailatul. “Anxiety Disorder Dalam Al-Qur’an”, Skripsi Sarjana, 
Fakultas Ushuluddin dan Dakwah, Madura, 2023. 

Rohmah, Siti, Buku Ajar Akhlak Tasawuf (Disusun Berdasarkan Kurikulum KKNI & RPS), 
Pekalongan: Nasya Expanding Management, 2021. 

Sartini, Nopa Three. “Dzikir Sebagai Psikoterapi Islam Dalam Mengatasi Kecemasan 
Menurut Dadang Hawari”, Skripsi Sarjana, Fakultas Ushuluddin Adab dan 
Dakwah Institut Agama Islam Negeri, Bengkulu, 2021. 

Selamat, Kasmuri dan Ihsan Sanusi, Akhlak Tasawuf Upaya Meraih Kehalusan Budi dan 
Kedekatan Ilahi, Jakarta: Kalam Mulia, 2012. 

Setianto, Gigih, Risdiani, Jamaludin Yusuf, “Dzikir dan Do’a Sebagai Psikoterapi Bagi 
Lansia”, Nanggroe: Jurnal Pengabdian Cendikia 2, No. 9, 2023. 

Sherva Elizabeth Cooray dan Alina Bakala dan Anusha Wijeratne, Clinical Tpics in 
Disorder of Intellectual Development, Cambridge University Press, 2018. 

Shihab, M Quraish, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Jakarta: 
Lentera Hati, 2002. 

Sholikhin, Muhammad, Tasawuf Aktual Menuju Insan Kamil, Semarang: Pustaka Nuun, 
2004. 

Sri Ayatina Hayati dan Sabit Tohari, “Cognitive Behavioral Therapy (CBT) dalam 
Menurunkan Social Anxiety Disorder (SAD) dan Obsessive Compulsive 
Disorder (OCD) Pada Remaja,” Bulletin of Counseling and Psychotherapy Universitas 
Islam Kalimantan MAB, Banjarmasin 4. No. 1 2022. 

Sri Rahayuh, Endang, “Bertasawuf Di Era Modern Tasawuf Sebagai Psikoterapi”, 
Jurnal Emanasi: Jurnal Keislaman dan Sosial 2. No. 2, 2019. 

Tarmizi, Siti Nadia. Menjaga Kesehatan Mental Para Penerus Bangsa. Situs Resmi 
Kemenkes https://www.kemkes.go.id/id/rilis-kesehatan/menjaga-kesehatan-
mental-para-penerus-bangsa  12 Oktober 2023. 

Usman, Suharno. “Kajian”Efektivitas Pengurangan Stres Berbasis Kedaran terhadap 
Respon Psikologi Mahasiswa,” Buletin Psikologi 30. No. 1 2022. 



| Ali Mursyid dan Miftahul Jannah Ismawati 

58 | MODERATION: Vol. 05 No. 01, Maret 2025 

World Health Organization (WHO), “Gangguan Kecemasan,”Situs Resmi WHO. 
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/anxiety-disorders 27 
September 2023. 

Yulianti E, Fatimah, “Exposure Based Therapy pada Fobia Ketinggian,” Kedokteran 
Jiwa FK UNAIR/RSUD Dr. Soetomo Surabaya 8. No. 1 2019. 

Zuleyka, Aisha eds. “Konseling Kelompok Teknik Muhasabah Diri Dalam Mereduksi 
Fear Of Missing Out (FOMO) Pada Siswa. Prosiding 2013. 


