
 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 17 

 
MODERATION: Journal of Islamic Studies Review 

Volume. 04, Number. 02, Agustus 2024 
p-ISSN: 2776-1193, e-ISSN: 2776-1517 

Hlm: 17-36 
Journal Home Page: http://journal.adpetikisindo.or.id/index.php/moderation/index 

 
 

 
 

KONTRIBUSI STUDI ISLAM DALAM KAJIAN AL-QUR'AN 
DAN KANONISASINYA: Pendekatan Interdisipliner Untuk 

Memperluas Cakrawala Keilmuan 
 

Istajib1|Siti Nuri Nurhaidah1|Muhammad Haris Hakam3|Mujiadi4 

Institut Ilmu Al-Qur’an (IIQ) Jakarta1,3 

Universitas Islam As-Syafi’iyah Jakarta (UIA)2 

STIU Darul Hikmah Bekasi4 

 
istajib@mhs.iiq.ac.id| sitinurinurhaidah.fai@uia.ac.id|haris_hakam@iiq.ac.id|mujiadi@stiudarulhikmah.ac.id 

 
 

Abstract: This research is expected to be able to make a meaningful contribution to the treasures of Islamic 
studies, especially in the framework of the study of the Qur'an. This research also aims to bridge theories that 
carry the theme of canonization of the Qur'an. Through an interdisciplinary approach, this study seeks to open 
a wider horizon of thinking, build a scientific paradigm across disciplines and religions, and motivate 
subsequent studies that are expected to complement the shortcomings of this research. At a practical level, this 
research is expected to provide new views and encourage the development of further studies that are more 
comprehensive and integrative in understanding the process of canonization of the Qur'an and its implications 
for Islamic studies. In addition, this study also seeks to identify and analyze various historical, social, and 
cultural factors that influence the canonization of the Qur'an. It is hoped that the results of this research can be 
an important reference for academics, researchers, and practitioners in developing more in-depth and extensive 
studies on the Qur'an. This research is also expected to enrich scientific literature and make a significant 
contribution to cross-cultural and religious dialogue, as well as strengthen understanding of the dynamics and 
complexity in the process of canonization of the Qur'an. 

 
Keyword: Canonization; Islamic Studies; Interdisciplinary; Paradigm; Al-Qur'an 
 
 
 
 
 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

18 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

PENDAHULUAN 
Mendiskusikan tema tentang konstruksi sejarah Al-Qur’an (tarikh Al-Qur’an) merupakan 

bahasan menarik sekaligus menantang. Menarik karena diskusi ini akan membimbing seorang 
pengkaji pada sederet informasi yang berserakan terkait dengan sejarah Al-Qur’an. Bagi 
pengkaji Al-Qur’an yang menaruh minat besar dalam bidang ini sudah barang tentu akan 
termotivasi untuk mengurai dan membingkai tiap keping data dan informasi menjadi sebuah 
monumen wacana yang berharga mengenai sejarah Al-Qur’an. Menariknya lagi studi ini akan 
membangkitkan gairah keimanan seorang pengkaji Muslim untuk berupaya membendung 
setiap arus wacana yang berpotensi menjebol tembok keimanan terhadap wahyu Al-Qur’an. 
Tapi di lain pihak, kajian ini bisa menyulut percikan wacana yang sedikit lebih berani karena 
bahasan ini juga menyuguhkan beragam informasi yang kadang saling bertubrukan dan 
menuntut ketelitian seorang pengkaji. Sang pengkaji yang terlena dengan banyaknya data dan 
kadang saling menegasikan bisa jadi tersekap dalam sebuah ruang labirin karena kebingungan 
menentukan arah yang benar.     

Menurut Alford Welch Al-Qur’an sebagai objek kajian memiliki tiga domain utama: 
pertama, penafsiran atau studi teks semata; kedua, sejarah penafsiran Al-Qur’an, ketiga, 
pengaruh Al-Qur’an terhadap kehidupan dan pemikiran kaum muslim (ritual, teologi, dan 
sebagainya).1 Domain pertama direpresentasikan sebagai analisa kritis dan penafsiran teks yang 
meliputi persoalan-persoalan mendasar seperti komposisi, penanggalan, historitas teks, 
stilistika bahasa, dan lain sebagainya. Domain kedua lebih fokus pada upaya memahami 
dinamika penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan para mufasir sepanjang masa. Sementara 
domain ketiga menitik beratkan pada dimensi Al-Qur’an yang bersifat praktis sekaligus 
merefleksikan daya cipta Al-Qur’an dan pengaruhnya terhadap kehidupan umat Islam. Di 
antara tiga domain tersebut dua studi pertama banyak dikarakteristikkan dengan metode 
tekstual, filologi, dan penelitian sejarah. 

Angelika Neuwrith, seorang sarjana Barat terkemuka asal Jerman, pernah menyinggung 
bahwa salah satu perdebatan penting dalam studi Al-Qur’an kontemporer ialah aspek 
kanonisasi Al-Qur’an. Salah satu motif perdebatan yang cukup alot ialah karena Al-Qur’an 
sebagai teks kanonik (a canonical text) dan kitab suci seringkali ditempatkan di luar sejarah.2  

Bagi Neuwirth Al-Qur’an lebih sering dipahami sebagai kitab yang bersifat meta-historis 
sehingga sukar untuk menganalisa dan menyingkap tabir yang menyelimutinya. Dalam 
analisanya terhadap kanonisasi Al-Qur’an, Neuwirth menawarkan pengkajian terhadap dua 
term yang diyakininya dapat menggali dan memahami artefak sejarah tentang Al-Qur’an. Dua 
term tersebut yaitu pra-kanonisasi (canon from below) dan post-kanonisasi (canon from above). 

Term kanonisasi mengacu pada proses penghimpunan, pengumpulan, dan penetapan 
wahyu menjadi kitab suci tertulis. Dengan kata lain, bagaimana Al-Qur’an yang sebelumnya 
merupakan wahyu yang bersifat oral menjadi wahyu yang tertulis dan terdokumentasikan 
menjadi kitab suci. Menurut Morteza karimi-Nia istilah kanonisasi Al-Qur’an mencakup kajian 
tentang wahyu Al-Qur’an, penanggalan kronologi surah Al-Qur’an, transkip dan manuskrip 
awal Al-Qur’an, sejarah kompilasinya, varian bacaan, perkembangan dan evaluasi naskah Al-
Qur’an, perihal tanda baca, dan upaya penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa-bahasa lain.3  

 
 
 

 
1 Alford T. Welch, “Introduction-Problem and Perspectives”, dalam studi Al Qur’an dan Tafsir, (ed.), T.Welch, 

Journal of the American Academy of Religion (Thematic Issues), No. 47 (1979), 630.  
2 Lihat Angelika Neuwirth, dalam sebuah paper yang ia seminarkan dengan tajuk Al-Qur’an and History: A 

Disputed Relationship some Reflections on Qur’anic History and History in the Qur’an, 1.  
3 Morteza karimi-Nia, “The Historiography of the Qur'an in the Muslim World: The Influence of Theodor 

Nöldeke”, Journal of Qur'anic Studies, Vol. 15, No. 1, 2013, 46-68.  



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 19 

Merujuk pada pendapat ini, maka istilah kanonisasi Al-Qur’an sangat luas sekali 
jangkauannya. Untuk itu dalam penelitian ini, dibatasi pada salah satu unsur terpenting dari 
kanonisasi Al-Qur’an, yaitu tentang sejarah kompilasi Al-Qur’an atau yang lebih akrab dikenal 
dengan kodifikasi Al-Qur’an. Hal ini dilakukan karena semua bagian yang tersimpul dalam 
istilah kanonisasi Al-Qur’an tidak seluruhnya dikaji oleh Arthur Jeffery maupun ‘Abdush 
Shabur Syahin.    

William Graham, seorang sarjana dari Harvard University, dalam studinya yang 
memikat menawarkan perlunya memahami Al-Qur’an sebagai kata-kata yang terucap (spoken 
word) sebelum terjadinya proses kanonisasi.4 Memahami Al-Qur’an sebagai kata-kata terucap 
bukan berarti hendak menegasikan Al-Qur’an sebagai dokumen wahyu suci (al-kitab) tapi 
justru menggali lebih dalam proses pembentukan kanonisasi Al-Qur’an dan menelusuri jejak-
jejak historisnya melalui periskop bahasa Al-Qur’an. 

Menurut sumber muslim proses kanonisasi Al-Qur’an dimulai sejak zaman nabi dan 
dilanjutkan pada masa Abu Bakar dan Utsman. Umat Islam meyakini bahwa wahyu Al-Qur’an 
ditulis seluruhnya ketika masa Nabi. Ini berbeda dengan pandangan kaum orientalis yang 
cenderung menggunakan pendekatan alternatif dan kadang menyangsikan sumber-sumber 
muslim. Orang luar cenderung melihat Al-Qur’an sebagaimana kitab Weda, Avesta, Bible, dan 
kitab suci lainnya. Adapun bagi kaum muslim Al-Qur’an ialah firman abadi Allah yang 
terbebas dari unsur kekeliruan.   

Dalam lingkungan akademik Barat kajian Al-Qur’an pernah mengalami pasang surut. 
Pada kurun terakhir kajian Al-Qur’an bisa dikatakan telah mengalami suatu perkembangan 
yang cukup signifikan. Kemajuan di bidang studi Al-Qur’an menggeser kajian-kajian lainnya 
yang masih terkoneksi dengan kajian keislaman secara umum. Fenomena ini mendorong 
sebagian sarjana menobatkan wilayah studi Al-Qur’an sebagai kajian primadona studi Islam.5 
Apapun bentuk penghargaannya studi Al-Qur’an memang sedang mengalami fase kejayaan. 
Hal ini tampak dari geliat pemikiran Islam kontemporer yang banyak mengusung tema Al-
Qur’an. 

Kajian awal Al-Qur’an di dunia Kristen dinisiasi oleh Yohanes ad-Dimasyqi (w. 750 
M) pada paruh kedua abad pertama Hijriah. Menurut Abdurrahman Badawi upaya yang 
dilakukan Johanes ini merupakan sebuah kritikan atas Al-Qur’an secara umum. Upaya ini 
dilanjutkan oleh Euthymios Zigabenus (1120 M) dalam karya polemiknya Panoplia Dogmatica, 
Nicetas Choniates (1217 M), Raymond Lull (1235-1316), Martin Luther (1483), Ludovico 
Marraci (1612-1700) dan para polemis lainnya yang menunjukkan sikap antipatinya atas Al-
Qur’an.6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
4 William Graham, “Qur’an as Spoken Word,” dalam Richard C. Martin, (ed.), Approaches to Islam in Religious 

Studies (Arizona: The Arizona University Press, 1985), 23-240. 
5 Mun’im Sirry, Kontroversi Islam Awal, cet. Ke-I (Bandung: Mizan, 2015), 131. Gabriel Said Reynolds, “New 

perspectives On the Qur’an,” dalam Gabriel Said Reynolds (ed.), The Qur’an in it’s Historical context 2 (New York: 
Rotledge, 2011), 1. 

6 Abdurrahman Badawi, Difa’ ‘an Al-Qur’an Dhidd Muntaqidih (Kairo: Ad-Dar al-‘Alamiyyah lil Kutub wan 
Nasyr, 1999), 5-8; Mushthafa Al-A‘zhami, The History of The Qur’anic Text, terj. Sohirin Solihin, Anis Malik Thaha 
dkk, cet. Ke-1 (Jakarta: Gema Insani Press, 2005), 7.  



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

20 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

METODOLOGI PENELITIAN  
Dalam sebuah penelitian ilmiah metodologi merupakan salah satu unsur fundamental. 

Metodologi berfungsi sebagai pisau bedah guna mendiagnosa akar permasalahan, menganalisa 
aneka wacana dan teori serta membangunnya menjadi sebuah konstruksi pemikiran baru. 
Dalam kerangka penelitian ini penulis menguraikan tiga anasir penting yang berhubungan 
dengan metodologi penelitian, yaitu: 
1. Jenis Penelitian 

Berpijak pada penelitian ini, yang terfokus pada pandangan dan pemikiran seorang 
tokoh maka penelitian ini mengikuti riset kepustakaan (library research). Adapun 
mekanismenya penelitian ini bersumber pada data-data yang berpatokan pada sumber-
sumber kepustakaan, baik berupa buku, karya ilmiah, jurnal, maupun perpustakaan 
elektronik yang terkoneksi dengan objek kajian yang sedang penulis bahas. 

Adapun metode penelitian ini, bersifat kualitatif yaitu prosedur penelitian yang 
menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan 
perilaku yang dapat diamati.7 Dengan bertumpu pada penelitian ini penulis berharap dapat 
menggambarkan data-data penelitian secara objektif dan mengungkapkan hasil penelitian 
secara kritis.    

2. Sumber Data 
Data-data yang hendak diteliti terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer 

adalah data-data yang merupakan karya kedua tokoh yang diteliti, terutama yang 
berhubungan dengan Al-Qur’an dan kanonisasinya. Sedangkan data sekunder ialah data-
data yang terdiri dari kitab-kitab, buku, jurnal mengenai pemikiran kedua tokoh (Arthur 
Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin), dan data-data lainnya yang terkait dengan objek 
kajian ini yang sekiranya dapat memberikan sumbangsih dalam proses penelitian. 

Adapun data primer dari Arthur Jeffery ialah Material for the History of the Text of the 
Qur’an dan The Foreign Vocabulary of the Qur’an. Sementara data primer untuk mengkaji 
pemikiran ‘Abdush Shabur Syahin ialah Tarikh Al-Qur’an. Adapun data-data sekundernya 
sebagaimana diuraikan di atas ialah karya-karya yang berkaitan erat dengan tema dan objek 
kajian. 

3. Teknik Pengumpulan data 
Adapun teknik penelitian yang digunakan penulis adalah sebagai berikut: Pertama 

penulis akan melakukan inventarisasi data dan menyeleksinya, khususnya karya-karya 
Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin serta data-data lain yang berhubungan dengan 
kanonisasi Al-Qur’an dan pemikiran keduanya. Kedua penulis akan memetakan data secara 
teliti, menganalisa dan mengkajinya, selanjutnya mengabtraksikannya melalui metode 
deskriptif. Ketiga penulis akan membeberkan sisi persamaan dan perbedaan, kekurangan 
dan kelebihan, serta implikasi-implikasi yang diasumsikan dapat tumbuh-berkembang dari 
pemikiran masing-masing tokoh.8 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
7 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitan Kualitatif (Bandung: Remaja Rosda Karya, 2004), 4. 
8 Siti Nuri Nurhaidah, “Research Methods of Islamic Preaching Sciences in Thesis & Dissertation Writing 

With a Qualitative Research Approach,” Al-Risalah 14, No. 1 (2023): 246-63, 
https://doi.org/10.34005/alrisalah.v14i1.2542. 



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 21 

 
4. Metode analisis data   

Metode yang akan digunakan dalam penelitian ini metode analisis-komparatif,9 
yaitu sebuah metode yang berupaya mendeskripsikan konstruksi epistemologi dari kedua 
tokoh tersebut terkait dengan kanonisasi Al-Qur’an lalu dianalisis secara kritis, mencari 
titik persamaan dan perbedaan, kelebihan dan kekurangan serta mendialogkan pemikiran 
kedua tokoh tersebut secara dialektik.   

Melalui metode ini, diharapkan dapat memberikan suatu sketsa pemikiran yang dapat 
menghubungkan antara satu pemikir dengan pemikir lainnya, memperjelas permasalahan yang 
sedang didiskusikan, menyoroti titik temu pemikiran mereka tanpa mengabaikan titik 
keretakan wacana di antara keduanya sehingga konstruksi pemikiran yang telah mereka 
bangun tetap kokoh. Melalui metode tersebut diharap dapat membantu proses penyusunan 
penelitian. Sehingga dengannya bisa sedikit memberikan kontribusi bermanfaat dalam bidang 
yang sedang diteliti. 
 
PEMBAHASAN  

Sejarah Al-Qur’an merupakan kajian yang cukup penting dalam bingkai studi Al-
Qur’an kontemporer. Kesadaran akan pentingnya mengkaji Al-Qur’an dapat dirasakan 
bersamaan dengan minat baru dan pendekatan lebih segar dalam memahami Al-Qur’an. 
Beragam simposium dan penelitian digalakkan untuk memberikan kontribusi positif dalam 
bidang kajian Al-Qur’an, terutama mengenai kanonisasi Al-Qur’an. Salah satu sarjana Barat 
yang concern terhadap kajian Al-Qur’an ialah Arthur Jeffery. Pemikiran-pemikiran Arthur 
Jeffery seputar Al-Qur’an banyak memberikan warna berbeda dalam lingkup kajian Al-Qur’an. 
Demikian pula gagasan ‘Abdush Shabur Syahin sebagaimana tertuang dalam karyanya Tarikh 
Al-Qur’an. 

Berangkat dari keterangan tersebut maka dasar pemikiran di atas dapat ditemukan 
beberapa permasalahan yang terkait dengan Kanonisasi Al-Qur’an dalam dinamika studi Al-
Qur’an modern, di antaranya: 
1. Sejarah kanonisasi Al-Qur’an 
2. Al-Qur’an dan kesarjanaan Barat   
3. Pandangan Orientalis terhadap historitas Al-Qur’an 
4. Pandangan sarjana muslim terhadap historitas Al-Qur’an 
5. Kanonisasi Al-Qur’an dalam dinamika studi Al-Qur’an modern 
6. Pandangan Arthur Jeffery tentang Kanonisasi Al-Qur’an 
7. Pandangan Abdush Shabur Syahin tentang kanonisasi Al-Qur’an 
8. Persamaan dan perbedaan pandangan kedua tokoh serta implikasinya  dalam dinamika 

kajian Al-Qur’an 
9. Pembatasan masalah penelitian ini terkait pandangan Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur 

Syahin tentang kanonisasi Al-Qur’an. Dalam hal ini memfokuskan titik kajian pada 
bahasan tentang:  
a) Pandangan Arthur Jeffery dan Abdush Shabur Syahin tentang kanonisasi Al-Qur’an 
b) Persamaan dan perbedaan pandangan Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin 

tentang kanonisasi Al-Qur’an serta implikasinya dalam diskursus studi Al-Qur’an 
 
 
 
 
 
 

 
9 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir, cet. Ke-3 (Yogyakarta: Idea Press, 2017), 170. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

22 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

Al-Qur’an menduduki posisi paling sentral dalam kehidupan seorang Muslim. 
Sedemikian pentingnya Al-Qur’an sehingga ketika kitab ini dihujat dan digugat otentitasnya, 
kaum Muslim cenderung menunjukkan reaksi keras. Fenomena ini bisa dipahami, sebab bagi 
seorang Muslim Al-Qur’an merupakan firman Tuhan yang abadi. Al-Qur’an bukan sekadar 
teks bahasa tapi juga kumpulan firman Tuhan yang tetap lestari sepanjang masa. Oleh karena 
itu beragam bentuk pemahaman keliru atau kesimpulan ilmiah yang berlawanan dengan 
pemahaman yang sudah mapan akan direspons dengan sikap reaktif dan defensif. Bahkan tak 
jarang sikap tersebut dipertegas dengan klaim sesat dan keputusan murtad bagi seorang 

muslim yang melampaui pola pikir standar.10  
Respon umat Islam terhadap Al-Qur’an merupakan fenomena sosial dan spritual yang 

wajar. Apalagi Al-Qur’an direpresentasikan sebagai kitab suci yang memiliki keajaiban yang tak 
tertandingi (mukjizat). Umat Islam, sebagaimana dikatakan Kenneth Cragg, 
mendokumentasikan Al-Qur’an secara lebih eksplisit dan empatik dari semua bentuk 

penghormatan terhadap hal-hal yang sakral.11 Maka wajar jika Al-Qur’an tidak saja diposisikan 
secara terhormat tapi juga sangat menentukan dalam pembentukan hukum formal dan 
mengarahkan rute kehidupan umat Islam. 

Memang harus diakui bahwa penafsiran Nabi yang terekam secara pasti dan otoritatif 
masih kurang memadai. Tidak setiap ayat Al-Qur’an diuraikan oleh Nabi secara rinci 
sebagaimana tradisi yang dilakukan para mufassir dalam kitab-kitab mereka. Dalam hal ini para 
sahabat lebih banyak berkiblat pada penafsiran praktis Nabi (practical exegegis). Di samping itu 
bahasa Al-Qur’an berhasil menyedot perhatian para sahabat memahami dan menguraikan 

makna Al-Qur’an dan menjadi salah satu sumber penafsiran mereka.12 Semangat memahami 
bahasa Al-Qur’an inilah yang kemudian memberikan kontribusi yang berharga pada periode 
selanjutnya. Maka tak berlebihan jika penafsiran bahasa Al-Qur’an merupakan pendekatan 
paling awal dalam diskursus kajian Al-Qur’an. 

Estafet keilmuan Al-Qur’an terus berkembang dan disiplin ilmu baru dirintis melalui 
bangunan keilmuan yang pernah eksis sebelumnya demi menunjang kajian Al-Qur’an. 
Sebagian ilmu-ilmu tersebut muncul setelah masa Ibnu an-Nadim. Di antara ilmu-ilmu 
tersebut tercatat ilm al-munasabat, taujih al-qira’at, thabaqat al-Qurra’ wa al-Mufassirin, ushulut tafsir, 
dan puncaknya ilmu-ilmu tersebut didokumentasikan dalam satu bingkai dengan tajuk ‘ulum al-
Qur’an, sebuah model penulisan yang berupaya menghimpun rumpun ilmu-ilmu Al-Qur’an 
dalam satu kesatuan secara sistematis. Dengan kata lain, model penulisan‘Ulum Al-Qur’an 
merupakan sebuah upaya pemulihan atau penegasan kembali terhadap konstruksi ilmu-ilmu 
Al-Qur’an yang sebelumnya mengalami proses disintegrasi ke dalam su-sub ilmu yang dikemas 
melalui karya-karya tersendiri. Dengan mengembalikan ilmu-ilmu Al-Qur’an ke dalam suatu 
kesatuan menandakan kesadaran baru akan perlunya mengintegrasikan interdisiplin dan 
multidisiplin ilmu guna memahami Al-Qur’an. Sebagaimana Al-Qur’an merupakan kitab 
paling istimewa, maka mengintegrasikan dan mengoneksikan pelbagai disiplin ilmu untuk 
menguak rahasia-rahasia Al-Qur’an adalah suatu keniscayaan. 

 
 
 
 
 

 
10 Dalam kasus ini kita bisa melihat bagaimana respons para Islamis terhadap pemikiran Ahmad Khalfullah, 

Nashr Hamid Abu Zayd, Mohammed Arkoun.  
11 Kenneth Cragg, The Event of the Qur’an: Islam and Its Scripture (London: George Allen and Unwin, 1972), 15. 
12 Musa‘id ath-Thayyar, Fushul fi Ushul Tafsir (Riyadh: Dar an-Nasyr ad-Dauli, 1993), 30-38.  



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 23 

Sejak saat itu menghimpun dan memadukan beragam tema yang termasuk ke dalam 

‘ulum Al-Qur’an menjadi salah satu trend penulisan yang paling digemari oleh para ulama.13 
Meski demikian tidak ada kesepakatan di kalangan para peneliti mengenai ulama yang pertama 
kali merintis model penulisan ‘ulum Al-Qur’an. Apapun kesimpulannya penulisan ‘ulum Al-
Qur’an bisa jadi sudah dikenal di kalangan para ulama klasik walaupun melalui cara dan model 
penulisan yang berbeda dengan masa sekarang. Pada kenyataannya sampai pada era az-Zarkasy 
sendiri penulisan ‘ulumul Qur’an tidak mesti berupa himpunan baku terhadap sejumlah disiplin 

ilmu Al-Qur’an yang dikemas menjadi kesatuan utuh.14 Perkembangan ini terus berlanjut 
hingga masa modern. Beragam studi tentang Al-Qur’an bermunculan, baik yang menggunakan 
pendekatan baru atau mengikuti model lama. Pada masa perkembangan tersebut terdapat 
serangkaian kajian baru dalam ranah kajian Al-Qur’an yang sebelumnya  belum terpikirkan.  

Suara-suara pembaruan dalam diskursus studi Al-Qur’an mengemuka berkat adanya 
interaksi dengan sejumlah tradisi keilmuan dan kemudahan mengakses informasi. Kajian 
tentang manahij al-mufassirin dan diskursus ad-dakhil mengungkapkan dengan sangat jelas 
bagaimana karya-karya tafsir perlu diposisikan sebagai kekayaan intelektual yang perlu digali 
dan dirumuskan kembali guna merespon problem-problem kekinian umat.  

Manahij al-Mufassirin, umpamanya, berusaha memotret pola dan struktur kitab-kitab 
tafsir serta mengurai komposisi yang membentuk lapisan wacana dalam tafsir tersebut. Maka 
dalam diskursus manahij al-mufassirin biografi para mufasssir, konteks zaman, dan peta 
pemikirannya menjadi salah satu menu diskusi yang sangat penting guna mendeteksi orientasi 
gagasan mufassir dan keluasan spektrum wacana yang berhasil diekspresikan melalui produk 
tafsir yang ia tulis. Tujuan utamanya menjadikan produk tafsir sebagai karya produktif yang 
sanggup mengilhami tafsir-tafsir generasi berikutnya yang otoritatif. Dengan demikian produk 
tafsir klasik tidak dimaknai lagi sebagai teks bisu yang terkungkung dalam ruang hampa dan 
membentuk bagian dari artefak sejarah. 

Wacana ad-dakhil lebih fokus pada upaya membedah lapisan wacana tafsir yang 
terjangkiti unsur-unsur asing. Infiltrasi penafsiran memang diperlukan tapi hal tersebut tidak 
boleh dimaknai bahwa unsur-unsur ad-dakhil yang termuat dalam kitab-kitab tafsir harus 
dihilangkan dari tradisi keilmuan tafsir.15 Malah kajian infiltrasi penafsiran ini justru lebih 
menampilkan adanya geliat intelektual yang aktif terhadap korpus terbuka yang berasal dari 
Ahli Kitab guna mengakomodasi seperangkat penafsiran yang masih memiliki jalinan dengan 
tema-tema Al-Qur’an. Artinya, sebagai sebuah produk pemahaman maka tafsir tidak akan bisa 
terbebas dari himpunan informasi yang sedang meruyak pada masanya, terutama sumber-
sumber yang berasal dari Ahli Kitab. Hal ini menunjukkan bahwa wacana dialog antar agama 
dan peradaban adalah suatu keniscayaan yang tidak dapat dihindari selagi tidak berlawanan 
dengan spirit Al-Qur’an. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
13 Faried F. Saenong, “Kodifikasi ‘Ulum Al-Qur’an Hingga Abad Pertengahan,” JSQ, Vol. I, No. 1, Januari, 

2006, 111-124. 
14 Seperti karya Ibn Hajar al-‘Asqallani al-‘Ujab fi Bayan al-Asbab, Masha‘id an-Nazhar lil Isyraf ‘ala Maqashid as-

Suwar karangan al-Biqa‘i, dan lain sebagainya.  
15 Muhammad Abu Syahibah, Al-Israiliyyat wal maudhu ‘at fi kutub at-Tafsir, cet. Ke-2 (Kairo: Maktabah asu-

Sunnah, 2006), 9-10. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

24 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

1. Kajian Al-Qur’an di Barat 
Objek kajian yang paling penting didiskusikan dalam kesarjanaan Barat mutakhir ialah 

Islam awal. Islam awal yang dimaksud ialah Islam pada masa pembentukan awalnya. Objek ini 
paling tidak meliputi tiga wilayah kajian yang membahas kelahiran Islam, yaitu biografi Nabi, 

sejarah Al-Qur’an, dan ekspansi kekuasaan.16 Ketiga aspek ini menduduki peranan yang sangat 
strategis karena mewakili sumber dari pondasi Islam dan citra Islam sebagai agama. Di antara 
ketiganya bahasan yang paling sensitif dan menuai banyak kontroversi  ialah kajian tentang 
sejarah Al-Qur’an. Ketiga aspek di atas bisa dikatakan sebagai inti sari ajaran Islam yang 
berkelindan menjadi suatu unit kesatuan yang tak terpisahkan. Ketiganya adalah jantung 
doktrin Islam yang menjadi sumber kehidupan bagi eksistensi Islam sebagai agama. Ia adalah 
denyut nadi Islam.  

Jika salah satu dari tiga unsur tersebut mengalami keretakan tentunya akan berimbas 
pada unsur-unsur lainnya. Umpamanya, bilamana image Muhammad sebagai Sang Nabi 
disangsikan atau malah dinegasikan wujudnya dalam realita sejarah atau dinarasikan sebagai 

sosok ideal, yang lebih menyerupai bayangan imajiner dan fiktif17 niscaya bangunan doktrin 
Islam akan runtuh. Menyangsikan wujud nyata Sang Nabi sama halnya dengan merobek-robek 
sendi Islam secara keseluruhan. Demikian halnya dengan Al-Qur’an.  

Maka untuk itu, membedah anatomi Al-Qur’an merupakan tugas yang sangat penting 
demi terciptanya kajian Al-Qur’an yang lebih menyegarkan dan otoritatif. Dalam kesarjanaan 
Barat Al-Qur’an menduduki titik sentral dan paling menyedot minat yang serius. Serangkaian 
penelitian dan diskusi ilmiah didekasikan demi perkembangan studi Al-Qur’an. Tradisi 
keilmuan Barat dalam mengkaji Al-Qur’an memiliki akar yang cukup kuat dan sejarah panjang. 
Dimulai dari sikap negatif terhadap Al-Qur’an, menganggap Islam sebagai musuh, dominasi 
teori pinjaman dan pengaruh (theories of borrowing and influence), sampai sikap simpatik yang 
ditunjukkan oleh sebagian orientalis Barat. Oleh karena itu, pandangan mereka tentang Al-
Qur’an tidak tunggal dan tidak bisa disamaratakan. Meski framework yang digunakan kaum 
orientalis berbeda dengan pendekatan sarjana muslim pada umumnya tapi merespons 
perbedaan dengan sikap antipati sembari melekatkan stigma buruk merupakan tindak 
kekanak-kanakan. 

Sikap kritis sebagian sarjana muslim terhadap Orientalis terkadang mengantarkan 
mereka sampai pada titik kesimpulan paling ekstrem. Dalam salah satu artikel Parver 
Manzhour menulis:  

“The Orientalist enterprise of Quranic studies, whatever its other merits and services, was a project 
born of spite, bred in frustration and nourished by vengeance: the spite of powerful for the powerless, the 
frustration of the rational towards the supertatious and the vengeance of the orthodox against the non-
conformist”.18  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
16 Mun’im Sirry, Kontroversi Islam Awal: Antara Madzhab Revisionis dan Tradisionalis (Bandung: Mizan, 2015).  
17 Lihat misalnya kesimpulan-kesimpulan sarjana revisionis radikal yang dipresentasikan oleh Patricia Crone, 

Michael Cook, Judith Koren dan Yehuda Nevo, dan lainnya. Lihat Judith Koren dan Yehuda Nevo, Crossroads to 
Islam: The Origins of the Arab Religion and the Arab State (New York: Prometheus Books, 2003). 

18 Andrew Rippin (ed.), The Qur’an: Style and conten (Aldershot, Sydney: Ashgate Variorum, 2001), 381. 



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 25 

Awal perjumpaan sarjana Barat dengan Al-Qur’an bisa dipastikan lebih awal dari 

kelahiran istilah Orientalis sendiri. Sebelum istilah Barat dan Timur muncul Yuhana ad-
Dimasyq (John of Damascus) yang hidup sekitar tahun 650-750 M telah melakukan kajian 
terhadap Al-Qur’an.19 Kajian rintisan ini lebih menitikberatkan pada komentar-komentar kritis 
yang dialamatkan kepada Al-Qur’an. Upaya kritis ini diduga kuat sebagai sikap reaksioner 

Yuhana ad-Dimasyq terhadap Al-Qur’an yang menjadi sumber utama agama Islam, rival 
terberat agama Kristen. Sebagaimana diketahui pada saat itu kawasan Syam telah menjadi 
hunian baru umat Islam dan menggeser dominasi warga Kristen. Hal serupa dilakukan Abd al-

Masih bin Ishaq al-Kindi, seorang Arab-Kristen yang mengungkap titik kelemahan ajaran 
Islam dalam karyanya The apology of al-Kindi (Risalat al-Kindi ila Hasyimi) yang ditulis pada era Al-
Ma’mun. 

Pada dasarnya term kanonisasi berasal dari lingkaran kajian Bibel yang berkembang di 
Barat. Istilah tersebut cukup populer dan menjadi salah satu objek kajian yang terus diteliti. 
Secara perlahan istilah ini, menyelinap ke dalam ruang studi Al-Qur’an bersamaan dengan 
maraknya kajian yang dilakukan sarjana Barat. Term kanonisasi berasal dari bahasa Inggris 
canonization. Kata ini kadang diterjemahkan ke dalam bahasa Arab menjadi i‘lan al-qadasah 
(mendeklarasikan kesakralan) atau taqdis (sakralitas).20  

Kata ini juga bermakna pengakuan atau penetapan (al-i‘tiraf atau al-iqrar) sebagaimana 
Munir al-Ba‘labakki mencantumkannya dalam Al-Mawrid.21 Berdasar pemaknaan di atas istilah 
kanonisasi memuat dua unsur penting yang saling terkait, yaitu sakral dan berhubungan 
dengan penetapan teks-teks kitab suci. Dalam pengertian ini, kanon dipahami sebagai proses 
menetapkan sebuah kitab suci dan membebaskannya dari anasir tambahan yang melekat 
padanya. Pandangan ini berbeda secara terbalik dengan gagasan sebagian teolog Kristen 
modern yang percaya bahwa Kanon Al-Kitab bisa jadi mengandung banyak kekeliruan dan 
kontradiksi karena terbentuk melalui penilaian Dewan Gereja.  

Lebih lanjut mereka berargumen bahwa Jesus dan murid-muridnya masih belum 
mempunyai gagasan yang kuat pada saat itu untuk membatasi elemen-elemen mana saja dari 
Al-Kitab yang dianggap bagian dari Kitab Suci.22 Pandangan ini dikukuhkan James Barr (w. 
2006) dengan menambahkan argumen bahwa sekalipun yang berperan mengkanonisasikan Al-
Kitab adalah orang-orang suci23 namun mereka tidak akan luput dari kesalahan. Selain itu, Al-
Kitab memang memuat sejumlah kekeliruan, baik menurut perspektif ilmu pengetahuan 
maupun sejarah.24 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
19 ‘Abdurrahman Badawi, Difa’ ‘an Al-Qur’an Dhidd Muntaqidih (Kairo: Ad-Dar al-‘Alamiyyah lil Kutub wan 

Nasyr, 1999), 5-8. 
20 Suhail Idris, Al-Manhal: Qamus Arabi-Faransi (Kairo: Dar al-Adab, 2013), 201. 
21 Munir al-Ba‘labakki, Al-Mawrid: Qamus Inklizi-‘Arabi (Beirut: Dar al-‘Ilm lil Malayin, 1989), 148. 
22 John Burton, Umat Berkitab:Wibawa Al-Kitab dalam Kekristenan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1993), 34. 
23 Menurut sejarah Kristen kanon kitab-kitab ibrani selesai ditulis di penghujung abad kelima SM. Penulisan 

tersebut dimulai oleh Ezra dan diakhiri oleh Nehemia. 
24 James Barr, Al-Kitab di Dunia Modern, diterjemahkan I.J. Cairns (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1983), 161. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

26 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

2. Sejarah bibliografi tentang kanonisasi Al-Qur’an 
Pada mulanya studi mengenai kanonisasi Al-Qur’an merupakan diskursus klasik yang 

pernah muncul dan menghiasi peta kajian Al-Qur’an. Berbagai karya yang membahas isu 
sejarah Al-Qur’an terbilang cukup banyak. Meski tidak selamanya independen karya-karya 
tersebut tetap menjaga karekteristiknya yang cukup kuat. Untuk menunjukkan ciri khasnya 
para sarjana Muslim klasik sengaja menggunakan sejumlah istilah yang dapat ditengari sebagai 
bagian dari subjek sejarah Al-Qur’an.  

Di antara istilah populer dan terdengar akrab dalam kajian Al-Qur’an ialah term al-

Mashahif. Dalam Al-Fihrist Ibnu an-Nadim mendokumentasikan dengan sangat baik himpunan 

kitab yang memiliki relasi dengan kajian al-Mashahif. Di antara himpunan tersebut tercatat 

Ikhtilaf Mashahif Ahl al-Madinah wa Ahl al-Kufah wal Bashrah.25 Di samping itu terdapat istilah-
istilah lain yang masih berkorespondensi dengan tema kanonisasi Al-Qur’an, seperti jam’ Al-
Qur’an, lughat Al-Qur’an, An-nuqath wa asy-syakl lil Qur’an, ‘addul ayy, tartib Al-Qur’an wa suwarih, 

hijaul mashahif, dan ajza Al-Qur’an.26  
Kumpulan literatur ini sedikit banyak memuat elemen-elemen yang berhubungan 

dengan kanonisasi Al-Qur’an. Meski disusun menurut bagian-bagian tertentu dalam sejarah 
Al-Qur’an, tidak sebagaimana yang kita kenal sekarang, tapi uraian-uraian ini jelas mengacu 
pada lingkaran studi kanonisasi Al-Qur’an. 

Bahasan lebih rinci tentang kanonisasi Al-Qur’an bisa dilihat dalam kitab-kitab yang 

bertajuk al-Mashahif. Sebut saja, misalnya, Al-Mashahif  karangan Ibnu Abi Daud as-Sijistani 

(316/928), Al-Mashahif karya Ibnu Asytah al-Ashfihani (360/970). Kedua karya ini merupakan 
referensi utama Jalaludin As-Suyuthi (911/1505) dalam Al-Itqan, terutama menyangkut sejarah 

mushhaf Al-Qur’an.  

Namun patut disayangkan, nasib kitab Al-Mashahif karya Ibnu Asytah tidak sebaik 

reputasi Al-Mashahif Ibnu Abi Daud yang berhasil dipublikasikan pertama kali oleh Arthur 
Jeffery. Sampai sekarang masih belum ada informasi terkait dengan naskah kitab tersebut. Hal 

yang sama terjadi pada kitab Al-Mashahif karya Ibn al-Anbari (328/939). Menariknya, kitab-
kitab ini mendokumentasikan berbagai macam informasi yang sangat kaya dan terkadang 
saling bertubrukan antara satu sama lain. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
25 Ikhtilaf Mashahif Ahl al-Madinah wa Ahl al-Kufah wal Bashrah karangan Al-Kisai (189/805), Ikhtilaf Mashahif 

Ahl asy-Syam, wa Hijaz  wal Iraq karya Ibnu ‘Amir al-Yahshubi (118/736), dan Ikhtilaf Mashahif Ahl al-Kufah wal 
Bashrah wasy Syam karya AbuZakariyya al-Farra’ (207/822). 

26 Ibnu an-Nadim, Al-Fihrist, diedit oleh Muhammad ‘Awni ‘Abdur Rauf dan Ȋman as-Sa‘id Jalal (Kairo: al-
Hay’ah al-‘ammah li Qushur ats-Tsaqafah, 2006), Vol. I, 33-39. 



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 27 

HASIL PENELITIAN 
1. Pra-Kanonisasi Al-Qur’an Perspektif Studi Al-Qur’an 

Apa yang diistilahkan pra-kanonisasi Al-Qur’an sebenarnya mengacu pada sebuah 
formulasi gagasan yang bercokol dan tumbuh berkembang dalam tradisi keilmuan Barat 
tentang salah satu elemen dasar dalam sejarah Al-Qur’an. Bagi sarjana Barat kajian tentang 
pra-kanonisasi Al-Qur’an (pre-canonical Qur’an) merupakan isu mutakhir yang membentuk pola 
baru dalam memahami Al-Qur’an dan varian-varian dasar yang melingkupinya. Dalam hal ini, 
Angelika Neuwirth menyumbangkan banyak tulisan untuk menguak sejarah Al-Qur’an dari 
berbagai perspektif, terutama melalui pembacaanya terhadap pra-kanonisasi yang 
dikorespondensikannya dengan kebudayaan late antiquity (kuno akhir). Angelika Neuwirth 
meyakini bahwa Al-Qur’an sebelum dikanonisasi mendokumentasikan dengan sangat jelas 
proses historis munculnya komunitas Muslim awal.27  

Dengan pisau analisa tajam Neuwirth mengkritik berbagai kecenderungan sarjana 
Barat mendekati studi Al-Qur’an, terutama pendekatan filologi yang dinilai terlalu memporsir 
energi untuk mendedah asal mula Al-Qur’an dan struktur bahasanya tanpa mempedulikan 
pentingnya periode late antiquity, sebuah periode klasik yang membentang dari abad kedua 
sampai ketujuh Masehi.28  

Dia menganggap pemisahan Al-Qur’an dengan konteks sejarahnya bersumber 
kepada pengaruh tradisi Islam yang tidak menganggap Al-Qur’an sebagai teks 
berkesinambungan melainkan sebuah fenomena yang tercerabut dari alam sejarah.29 Dengan 
meminggirkan Al-Qur’an dari konteks sejarah, itu artinya mempersempit peran besar Al-
Qur’an dalam konteks sejarah dunia yang global dan plural. Padahal Al-Qur’an pada mulanya 
merupakan kitab universal dan menjadi bagian dari warisan dunia saat itu. Al-Qur’an tidak 
saja berbicara kepada kaum beriman tapi juga kepada masyarakat pagan yang saat itu belum 
masuk Islam.30  

Hal yang sama pernah dikeluhkan ‘Aziz Al-Azmeh tentang pendekatan sarjana Barat 
yang masih terperangkap dan berputar-putar dalam ruang dekontekstualisasi Al-Qur’an. 
Menurut ‘Aziz Al-Azmeh watak historis teks kanon sebagai geneologi kebenaran menuntut 
dirinya terbebas dari konteks sejarah. Dengan pertimbangan itu maka proses kanonisasi Al-
Qur’an turut serta mencerabut dimensi waktu dan sejarah dari watak dasar Al-Qur’an.31  

Penilaian Aziz Al-Azmeh terkait dengan kanonisasi Al-Qur’an barangkali terlalu 
berlebihan. Memang perlu diakui ada suatu kecenderungan yang hendak memarginalkan Al-
Qur’an dari alam sejarah dengan menyodorkan wacana tentang sakralitas Al-Qur’an yang 
melampaui dimensi sejarah dan bahasa. Tapi perlu diingat bahwa sakralitas Al-Qur’an tidak 
selalu dimaknai sebagai penegasian terhadap unsur sejarah. Sebab pada kenyataannya, 
meskipun Al-Qur’an sudah terbentuk menjadi sebuah kanon, atau katakanlah, sudah menjadi 
mushaf yang resmi dan diyakini sebagai kitab suci tapi tetap saja membutuhkan fakta-fakta 
historis untuk menghadirkan makna-makna yang tepat. Al-Qur’an perlu membaur dan 
berdialog dengan masyarakat yang bersejarah guna memperlihatkan ajaran dan petunjuknya.  

 
 
 

 
27 Angelika Neuwirth, “Negotiating Justice: a pre-canonical reading of the Quranic creation accounts,” dalam 

Journal of Quranic Studies, 2000,  26. 
28 Istilah ini mengacu kepada masa peralihan antara masa kuno (late antiquty) dan abad pertengahan. Dalam 

bukunya, TheWorld of Late Antiquity: From Marcus Aurelius. 
29 Angelika Neuwirth, “Le Coran-Un texte de l’Antiquité tardive,” dalam Mahdi Azaiez dan Sabrina Mervin 

(ed.), Le Coran Nouvelles approches (Paris: CNRS edition, Paris), 130. 
30 Angelika Neuwirth, “Le Coran-Un texte de l’Antiquité tardive, 127. 
31 Aziz Al-Azmeh, “The Muslim Canon from Late Antiquity to the Era of Modernism,” dalam Kooij A. van 

der dan Toorn K. van der (ed.), Canonization and Decanonization (Leiden: Brill, 1998), 199. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

28 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

Sehingga tak berlebihan jika sejarah Al-Qur’an menurut Alford T. Welch tidak bisa 
dipisahkan dari kehidupan Nabi, karena Al-Qur’an merupakan dokumen historis yang 
merefleksikan karir kenabian Muhammad.32 Dalam kerangka lebih luas, karir kenabian 
Muhammad tidak hanya terbatas pada masyarakat Madinah tapi juga melintasi sekat lokalitas 
dan terhubung dengan pusat-pusat dunia saat itu.33 Maka dari itu problem utamanya bukan 
terletak pada kanonisasi Al-Qur’an sebagai pemutus hubungan dengan sejarah. Namun 
menuntut kelengkapan dimensi historis bagi unit-unit Al-Qur’an secara keseluruhan adalah 
suatu mimpi yang tidak akan pernah terpuaskan. 

a) Mushaf-Mushaf Pra-Kanonik  
Dalam karya-karya para mufassir dan filolog klasik sering ditemukan ungkapan yang 

ditautkan kepada varian-varian pra-Utsmani.Terkadang perujukan tersebut hanya ditengari 
dengan istilah mushaf para sahabat (codex of the shahabah), atau beberapa mushaf kuno, atau 

dalam sebagaian mushaf-mushaf (fi ba’dh al-mashahif), atau pada teks-teks yang awal (fi al-harf 
al-awwal). Di samping itu istilah lain yang sering digunakan ialah mengacu pada beberapa kota, 
tempat di mana mushaf-mushaf tersebut dikenal, umpamanya mushaf Bashrah, mushaf 
Homs, mushaf penduduk al-‘Aliyah. Kadang nama-nama tersebut merujuk kepada mushaf-

mushaf yang dimiliki oleh beberapa individu, seperti mushaf kepunyaan al-Hajjaj, mushaf 

kepunyaan kakek Malik bin Anas, atau mushaf yang dipakai Abu Hanifah, atau salah satu 

mushaf kepunyaan Hammad bin az-Zibriqan. Tapi kebanyakan sumber-sumber sering 
merujuk kepada mushaf-mushaf populer pra-Utsmani, seperti mushaf Ibnu Mas’ud, Ubayy 
bin Ka’ab, dan lainnya.34     

Athur Jeffery sangat tertarik dengan materi-materi Al-Qur’an yang didokumentasikan 
pada masa pra-kanonisasi Al-Qur’an. Ia menganggap bahwa salah satu problem yang sangat 
penting dan perlu dilakukan investigasi ialah pertanyaan tentang old codices (mushaf lama) yang 
merepresentasikan sebuah tahapan teks Al-Qur’an sebelum sahabat Utsman (pre-Utsmanic) 
mengkodifikasikannya secara resmi.35 Ia meyakini bahwa kanonisasi teks Al-Qur’an yang 
dilakukan sahabat Utsman merupakan salah satu di antara varian bacaan Al-Qur’an yang 
masih eksis pada saat itu.36 Untuk itu dalam bukunya, Materials forThe History of The Text of The 
Qur’an  Arthur Jeffery mengoleksi sejumlah mushaf yang bersumber dari para sahabat Nabi 
yang disebut sebagai salah satu mushaf tandingan dari proyek kanonisasi Al-Qur’an yang 
diinisiasi sahabatss Utsman. Untuk tujuan tersebut Arthur Jeffery memetakan mushaf-mushaf 
lama ke dalam dua kategori, yaitu mushaf primer (primary codices) dan sekunder (second codices).37  

Arthur Jeffery menyebut mushaf-mushaf primer sebagai kumpulan mushaf yang 
ditulis dan dikoleksi oleh sejumlah sahabat Nabi secara perseorangan dan independen. 
Himpunan mushaf ini terdiri dari 15 kodeks, yaitu mushaf ‘Abdullah bin Mas‘ud (w. 33 H), 
mushaf Ubayy bin Ka‘ab (w. 29 H), mushaf Ali bin Abi Thalib (w. 40), mushaf ‘Abdullah bin 
Abbas (w. 68 H), mushaf Abu Musa al-Asy’ari (w. 44 H), Hafshah (w. 45 H), Anas bin Malik 
(w. 91 H), mushaf Umar (w. 23 H), Zaid bin Tsabit (w. 48 H), Ibnu Zubayr (w. 73), Abdullah 
bin ‘Amr (w. 65), A‘isyah (w. 58), mushaf Salim (w. 12 H), Ummu Salamah (w. 59 H), dan 
muhaf Ubayd bin ‘Umair (w. 74 H).  

 
 

 
32 Alford T. Wekch, “Quranic Studies: Problem and Prospect,” Journal of the American Academy of Religion, 47 

1980, 626. 
33 Juan Cole, Muhammad Prophet of Peace Amid the Clash of Empires, diterjemahkan Adi Toha (Depok: Alvabet, 

2018).  
34 Arthur Jeffery, Materials for The History of The Text of The Qur’an , 9. 
35 Arthur Jeffery, The History of The Text of The Qur’an , vii. 
36 Arthur Jeffery,  Materials for the History of the Text , 8. 
37 Arthur Jeffery, Materials for the History of the Text , 9.  



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 29 

Sementara mushaf sekunder terdiri dari mushaf al-Aswad (w. 74 H), ‘Alqamah (w. 62 

H), mushaf al-Hiththan (w. 73H), Sa‘id bin Jubayr (w. 94 H), Thalhah (w. 112 H), ‘Ikrimah 

(w. 105 H), Mujahid (w.101 H), ‘Atha’ bin Abi Rabah (w.115 H), Ar-Rabi‘ bin Khuthaim (64 

H), Al-A‘masy (w. 148 H), Ja‘far Shadiq (w. 148), Shalih bin Kaysan (w. 144H), dan Al-Harits 
bin Suwaid (w. 70H).38 Tidak sepeti mushaf primer, mayoritas mushaf sekunder berasal dari 
generasi kedua pasca para sahabat. Kemungkinan besar mushaf-mushaf sekunder ini 
berporos pada mushaf-mushaf sahabat dan tentunya, mushaf al-Imam. 

Argumen yang cukup beralasan tentang pengaruh yang ditanamkan mushaf-mushaf  
tersebut adalah meluasnya wilayah umat beriman. Pada masa para sahabat kawasan Islam 
semakin berkembang pesat. Terdapat sejumlah wilayah taklukan yang sebelumnya berada di 
bawah kekuasaan kekaisaran Byzantium dan Sasanid jatuh ke tangan umat Islam. Hal ini 
mendorong para sahabat Nabi mendiami sebagian tempat tersebut dan menunaikan tugas 
dakwahnya. Kebutuhan terhadap Al-Qur’an sebagai induk ajaran Islam menuntut para juru 
dai untuk membacakan ayat-ayat Al-Qur’an yang berasal dari koleksi yang mereka simpan, 
baik dari memori hafalan mereka atau catatan yang mereka himpun. Arthur Jeffery menyebut 
bahwa sebagian kawasan taklukan memberikan posisi yang sangat tinggi terhadap mushaf 
yang mereka terima dari guru-gurunya. Kita bisa melihat bagaimana penduduk kota Homs 
mengikuti mushaf Miqdad bin al-Aswad, penduduk Kufah bertumpu pada mushaf Ibnu 
Mas’ud, masyarakat Bashrah menjadikan mushaf Abu Musa al-Asy‘ari sebagai bacaan standar, 
dan penduduk Syiria mengikuti mushaf Ubayy bin Ka‘ab.39 

b) Al-Qur’an Sebagai Teks Verbal 
Sebelum menjadi teks tertulis Al-Qur’an merupakan sebuah teks verbal yang 

ditransmisikan secara oral selama 23 tahun. Konversi teks Al-Qur’an dari oral menjadi tertulis 
sangat jelas mengindikasikan adanya perubahan dalam beberapa hal, terutama bagi sebagian 
sarjana Barat. Akan tetapi pandangan ini tidak pernah terkonfirmasi dengan sejumlah bukti-
bukti yang memperkuat praduga ini. Al-Qur’an sebagai teks oral merupakan wujud wahyu 
yang paling mendasar.   

Sesudah wafatnya Nabi Muhammad umat Islam menghadapi tiga tugas utama, 
terutama terkait dengan pembentukan Al-Qur’an sebagai kitab suci resmi (canonical scripture): 
adalah keharusan bagi umat Islam untuk menghimpun teks Al-Qur’an dari sumber oral dan 
tulisan, membangun kerangka konsonan teks Arab, dan menyempurnakan sebuah teks yang 
dilengkapi dengan tanda baca yang dapat diterima sebagai standar resmi. Pandangan 
tradisional melukiskan mekanisme tugas ini secara terselubung selama tiga abad dan 
memaksakan sejarah teks Al-Qur’an dalam skenario mendasar.40 Skenario ini bertolak pada 
sebuah asumsi bahwa Muhammad tidak meninggalkan teks Al-Qur’an tertulis secara komplit, 
dan bahwasanya Al-Qur’an dipelihara secara primer dengan bentuk oral di dalam memori 
para audien yang mendengarnya langsung, di samping mengacu pada redaksi tulisan dari para 
penulis wahyu sepanjang masa hidup nabi. Kemudian sebagian para sahabat di bawah 
instruksi seorang sahabat Nabi yang dulu diberi tugas oleh Nabi sendiri di Madinah 
menghimpun dan menyusun materi oral Al-Qur’an dan tulisan dalam teks sempurna disertai 
dengan hurup-hurup konsonan sekitar dua puluh tahun sesudah nabi Muhammad wafat.41  

 
 
 

 
38 Arthur Jeffery, Materials for the History of the Text of the Al-Qur’an., 8. 
39 Arthur Jeffery, Materials History of the Text., 7. 
40 R. Blachere, Introduction Au Coran, Paris: Maissonneuve, 1974; A. Welch, “Kuran,” EL, 5, 400-29.  
41 R. Blachere, Introduction Au Coran, 1-70. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

30 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

Teks ini, Mushaf Al-Qur’an (the qur’anic codex) yang populer dengan mushaf Usmani 
karena disempurnakan di tahun-tahun akhir periode khalifah Usman.42 Namun teks terakhir 
Al-Qur’an yang disempurnakan dengan harakat diselesaikan pada pertengahan pertama abad 
kesepuluh sesudah melalui varian baca yang berbeda-beda termasuk sedikit ragam pelafalan 
yang disambut penuh toleransi dan diterima menjadi teks resmi.43  

2. Kanonisasi Al-Qur’an pada masa sahabat ‘Utsman  
a) Kesarjanaan Barat dan Kanonisasi ‘Ustman 

Dalam tradisi keilmuan Barat kanonisasi Al-Qur’an yang dilakukan ‘Utsman 
memiliki arti yang sangat penting. Sederet riset ilmiah dikukuhkan guna menganalisa 
proses kanonisasi Al-Qur’an yang terjadi pada masa ‘Utsman. Secara umum, tidak ada 
kesepakatan di kalangan sarjana Barat mengenai validitas riwayat yang menceritakan 
proses kanonisasi ini. Hal ini sebagaimana kesangsian mereka terhadap kodifikasi Al-
Qur’an yang terjadi pada masa sahabat Abu Bakar dan Umar. 

 Sarjana terkemuka Jerman, Theodore Noldeke, dalam sejarah Al-Qur’an, 
mengajukan beberapa unit pertanyaan kritis terhadap transmisi riwayat yang menceritakan 
tentang komisi pengkodifikasian yang dibentuk ‘Utsman. Menurut Noldeke keseluruhan 
data yang melaporkan adanya aktivitas kanonisasi Al-Qur’an pada masa ‘Utsman, 
termasuk susunan dan kronologi surah, anggota komisi pengumpulan Al-Qur’an, 
perbedaan salinan mushaf ‘Utsmani, pengayaan dialek Quraisy, dan lainnya secara historis 
mengandung persoalan.44 Schwally menambahkan argumen terbalik bahwa bahasa Al-
Qur’an tidak pernah terkonfirmasi dengan dialek suku Quraisy sebagaimana terekam 
dalam riwayat-riwayat Islam, sebab pada dasarnya sebagian bahasa Al-Qur’an dianggap 
memiliki nilai kesusastraan tinggi dan artifisial.45 Ia mencurigai riwayat yang berkenaan 
tentang perselisihan bacaan di kalangan para prajurit Muslim saat berekspansi sebagai 
motif di balik alasan dibentuknya komisi kodifikasi Al-Qur’an. Schwally menilai kisah 

mushaf Hafshah46 sengaja dimunculkan guna menghubungkan dua proyek kodifikasi Al-
Qur’an yang pernah terjadi pada masa Abu Bakar dan ‘Utsman. Hal ini biasa diterapkan 
untuk menunjukkan adanya koeksistensi sekaligus justifikasi bagi proyek tersebut. 

 As-Sa‘id pernah menulis bahwa pentingnya bacaan Al-Qur’an jarang sekali 
diapresiasi di Barat. Al-Qur’an pertamakali muncul sebagai bacaan yang dibacakan Nabi 
Muhammad kepada para pengikutnya selama masa kira-kira 20 tahun. Sejak awal, fungsi 
liturgi Al-Quran terlihat dalam ayat-ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-A‘raf: 203, QS. Al-
Isra:’ 78, QS. Al-Insyiqaq: 20. Ketika semua bacaan ini dihafal oleh umat Islam lahirlah 
tradisi lisan Qur’ani, yakni sebuah tradisi yang memiliki kontinuitas sejarah sejak pertama 
kali Nabi menerimanya dari Jibril. 

Richard Bell menolak beberapa usul Schawally yang menganggap mushaf 

‘Utsman sekadar menyalin apa yang terdokumentasikan dalam mushaf Hafshah.47 Bagi 

Bell mushaf Hafshah tidak semata-mata dijadikan basis utama dalam peroyek tersebut. 
Ada beberapa sumber lain yang menjadi referensi dalam proyek kompilasi ‘Utsman.  

 
 

 
42 Khalifah Usman bin Affan, Khalifah ketiga umat Islam, memerintah dari 23/664 sampai 35/656, lihat G. 

Levi Della Vida and R.G. Khoury, “Uthman bin Affan,” E12, 10, 946-8.  
43 R. Blachere, Introduction au Coran, 71-181. Realitanya para sarjana muslim Al-Qur’an yang menyebarkan 

varian bacaan tujuh (qiraah sab’ah) sampai sekarang, mengakui adanya varian bacaan selain bacaan yang tujuh. 
Tidak ada diskusi lebih lanjut tentang masalah tersebut dalam artikel ini.   

44 Theodore Noldeke, Tarikh Al-Qur’an, diterjemahkan George Tamir (Beirut: Muassasah Konrad, 2004), Vol. 
1, 253. 

45 Schawally, Tarikh Al-Qur’an, diterjemahkan George Tamir (Beirut: Muassasah Konrad, 2004), Vol. 1, 558. 
46 Schawally, Tarikh Al-Qur’an., 559. 
47 Montgomery Watt, Richard Bell: Pengantar Al-Qur’an, 337-38. 



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 31 

Munculnya mushaf Hafsah dalam proyek kanonisasi ‘Utsman bukan berarti 
semua tulisan yang termuat dalam mushaf Hafshah disalin secara keseluruhan. Hal ini 
paling tidak dilakukan untuk membandingkannya dengan sumber-sumber lain yang 
ditemui oleh panitia kodifikasi ‘Utsman. Dengan demikian cukup jelas, jika kanonisasi 

‘Utsman tidak hanya mendasarkan bahan-bahannya pada catatan mushaf Hafshah. 

 Richard Bell beralasan bahwa jika mushaf Hafshah diposisikan sebagai basis 
utama dalam proyek kanonisasi ‘Utsman, tentunya khalifah Marwan tidak akan 

memusnahkan mushaf Hafshah tapi rupanya Marwan khawatir jika mushaf tersebut dapat 
memantik perselisihan di kalangan masyarakat Islam. Pada akhirnya Bell hanya mengakui 
dua poin penting dari menjamurnya data-data tentang kanonisasi ‘Utsman. Ia 
berkesimpulan bahwa adanya komisi pengkodifikasin Al-Qur’an lebih difokuskan untuk 
menghimpun dan mengumpulkan materi-materi yang menjadi referensi bagi proyek 
‘Utsman. Di samping itu ia menganggap bahwa dialek Quraisy tetap menjadi parameter 
penulisan Al-Qur’an jika terdapat perbedaan dengan tata penulisannya.48 
b) Motif Kanonisasi Al-Qur’an pada masa sahabat ‘Utsman  

Utsman ibn ‘Affan diangkat menjadi khalifah pada tahun 23 H. Ia memangku 
jabatan sebagai khalifah selama 12 tahun. Jabatan ini diembannya setelah ‘Umar ibn 
Khattab wafat. Dengan kata lain, Utsman ibn ‘Affan merupakan khalifah ketiga yang 
mengampu otoritas kekuasaan umat Islam pasca amir al-mukminin, ‘Umar ibn al-Khattab.   

Pada masa Utsman ibn ‘Affan wilayah kekuasan Islam semakin luas. Banyak 
daerah yang sebelumnya di bawah kekuasaan Persia dan Bizantium takluk dan tunduk 
pada kekuatan baru Islam. Penaklukan-penaklukan utama dilakukan di dataran tinggi 
Iran. Setelah itu pusat dinasti Sasanid, Fars, diambil alih menjelang tahun 650 M, dan 
selanjutnya kota Khurasan ditaklukkan menjelang tahun 651 M. Dan akhirnya operasi 
militer yang dilakukan umat Islam pada masa Utsman berhasil menguasi kota Cyprus dan 
menghancurkan sisa-sisa kekuatan Bizantium menjelang tahun 655.49 

Keberhasilan menaklukan wilayah baru yang luas tentu saja memicu proses 
migrasi secara besar-besaran. Banyak para sahabat nabi bermigrasi ke daerah-daerah 
taklukan dengan beragam motif. Ada yang berimigrasi lantaran tugas formal, seperti 
untuk mengajar penduduknya tentang Islam atau memegang jabatan keagamaan sebagai 
qadhi dan wali. Di samping itu perluasan wilayah ini juga diikuti dengan proses Islamisasi 
yang melibatkan banyak pihak.   

Sejak masa ‘Umar kebutuhan terhadap guru agama sangat mendesak. Yazid ibn 
Abi Sufyan mengirim surat kepada Umar, mengatakan bahwa orang-orang di Suriah 
memerlukan guru-guru yang bisa mengajarkan Al-Qur’an dan persoalan-persoalan agama. 
Sebagai respons, Umar mengirim Mu‘adz, ‘Ubadah ibn as-Shamit al-Anshari, dan Abu 
ad-Darda’.50 ‘Imran ibn Hushain dikirim ‘Umar ke Basrah untuk mengajarkan Islam 
kepada para penduduknya.51 Demikian pula dengan Mujammi‘ ibn Jariyah.52   

Pendelegasian guru-guru agama terus digalakkan pada masa ‘Utsman ibn ‘Affan. 
Balai-balai pengajaran Al-Qur’an menjamur di wilayah-wilayah baru. Para sahabat yang 
diutus sebagai duta khalifah mengajarkan bacaan Al-Qur’an sebagaimana yang mereka 
terima dari nabi. Tampaknya para sahabat hanya mengajarkan satu harf yang mereka 
terima dari nabi. 

 

 
48 Montgomery Watt, Richard Bell pengantar Al-Qur’an., 38. 
49 Marshall G.S. Hodgson, The Venture of Islam, diterjemahkan oleh Mulyadhi Kertanegara (Jakarta: Penerbit 

Paramadina, 2002), 1: 306-307. 
50 Ibn ‘Abd al-Barr, Al-Isti ‘ab fi Ma‘rifati al-Ashhab, diedit oleh ‘Ali Muhammad al-Bajawi (Beirut: Dar al-Jil, 

1992), 2: 808. 
51 Ibn Hajar, al-Ishabah fi Tamyi as-Shahabah (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, tanpa tahun), 3: 27. 
52 Ibn Hajar, al-Ishabah fi Tamyi as-Shahabah., 3: 346.   



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

32 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

c) Team Kodifikasi Al-Qur’an Pada Masa ‘Utsman 

Ketika mendengar laporan Hudzaifah ibn Yaman ‘Utsman bin ‘Affan langsung 
bergerak cepat menyatukan mushaf-mushaf. Langkah pertamanya ialah 
menginformasikan pesan umum kepada sahabat-sahabat nabi. ‘Utsman mengundang 
mereka untuk membantu melakukan pekerjaan tersebut. Di antara riwayat-riwayat yang 
menunjukkan rencana pelaksanaan proyek besar tersebut adalah riwayat Abu ‘Ubayd 

dalam Fadhail, al-Bukhari dalam Shahih-nya, Ibn Abi Daud dalam Mashahif, dan sumber-
sumber lainnya melalui jalur Anas ibn Malik (w. 93) dan Ibn Syihab az-Zuhri (w. 124).53 

Ibn Abi Daud meriwayatkan dari Suwaid ibn Ghaflah bahwa Ali ibn Thalib 
berkata, “Demi Allah, Utsman sedikit pun berbuat sesuatu tentang mushaf-mushaf Al-
Qur’an melainkan bermusyawarah dengan kami. Ia bermusyawarah dengan kami dalam 
hal bacaan.”    

Menurut Ibn Hajar proses pengkodifikasian ini terjadi sekitar tahun 25 Hijriah, 
tahun kedua atau ketiga kekhalifahan ‘Utsman.54 Sementara riwayat lain menyebutkan 
tahun 30 H. Pendapat ini di antaranya dinyatakan oleh Ibn al-Atsir dalam al-Kamil Fi at-

Tarikh,55 Thabari, Ibn Khaldun, juga Adz-Dzahabi.56 Ibn Hajar al-‘Asqalani membantah 
angka tersebut dan menganggapnya tidak bersumber pada data valid.57 Sebagai jalan 
tengah Nöldeke mengajukan kesimpulan bahwa pengkodifikasian tersebut diperkirakan 
telah selesai sebelum tahun ke 32 atau 33 H, dengan catatan dimulai sejak tahun 25 

Hijriah sebagaimana dikatakan Ibn Hajar.  
Mengenai jumlah komite penyeragaman mushaf terdapat sejumlah riwayat yang 

beragam. Pendapat yang cukup populer menyebutkan bahwa komite kodifikasi Al-Qur’an 
terdiri dari empat orang yang meliputi Zayd ibn Tsabit dari kaum Ansar, ‘Abdullah ibn 

az-Zubayr, Sa‘id ibn al-‘Ash, dan ‘Abd ar-Rahman ibn al-Harits ibn Hisyam dari kalangan 
Muhajirin.58 

Blachère memberi alasan bahwa ketiga orang terakhir yang dipilih sebagai komite 
kodifikasi Al-Qur’an adalah para aristokrat Quraisy. Mereka sengaja dilantik oleh ‘Utsman 
demi  melanggengkan kemaslahatan bersama. Lebih-lebih mereka semua masih memiliki 
pertalian saudara dengan ‘Utsman.59 Kesimpulan Blachère ini jelas mengandung beberapa 
titik kelemahan. Sebab jika memang demikian, tentu ‘Utsman akan melantik semua 
anggota komite dari kalangan Quraisy. Dan jika pemilihan ini hanya berpatokan pada 
kepentingan terselubung semata maka sudah pasti para sahabat nabi akan menolak 
formasi tersebut. 

 
 
 
 
 
 

 
53 Akram ‘Abd Khalifah, Jam‘ Al-Qur’an: Dirasah Tahliliyyah li Marwiyyatihi (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2006), 180. 
54 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari fi Syarh Shahih al-Bukhari, Vol. 9, 15. 
55 Hadi Ma‘rifat, Sejarah Al-Qur’an, diterjemahkan oleh thaha Musawi (Jakarta: Al-Huda, 2007), 160-163. 
56 Lihat misalnya catatan kaki No. 179 dalam Theodor Nöldeke, Tarikh Al-Qur’an, diterjemahkan oleh George 

Tamir (Beirut: Muassasah Kuorad, 2004), Vol. 2, 280. 
57 Ibn Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari, Vol. 9, 15. Bandingkan Jalal ad-Din As-Suyuthi, Al-Itqan Fi ‘Ulum 

Al-Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 2003), Vol. 1, 85. 
58 Abu ‘Amr ad-Dani, Al-Muqni’ fi Ma ‘rifati MarsumiMashahifi Ahl al-Amshar, diedit oleh Ibn Abi Daud as-

Sijistani, Muhammad Ahmad Human (Damaskus: Dar al-Fikr, 1983), 6. 
59 Lihat pandangan Blachère ini dalam Shubi as-Shalih, Mabahits fi ‘Ulum Al-Qur’an (Beirut: Dar al-‘Ilmi lil 

Malayin, 1977), 79-80. 



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 33 

d) Pendistribusian Mashahif al-‘Utsmaniyah 
Para sarjana Al-Qur’an berbeda pendapat seputar pendistribusian mushaf 

‘Utsmani. Abu ‘Amr ad-Dani dalam al-Muqni‘ menyebutkan kebanyakan ulama 
berpandangan bahwa mushaf ‘Utsman terdiri dari empat naskah dan masing-masing 
didistribusikan ke Kufah, Bashrah, Syam, dan satu lagi disimpan untuk dirinya. Ada juga 
yang berpendapat tujuh naskah, dengan tambahan satu naskah dikirim ke Mekkah, 
Yaman, dan Bahrain. Sementara pendapat ad-Dani sendiri lebih menguatkan pendapat 
pertama.60 

Sementara itu Ibn Abi Daud memiliki dua koleksi riwayat yang masing-masing 

diasosiasikan kepada Hamzah az-Zayyat (w. 156) dan Abu Hatim as-Sijistani (w. 255). 
Riwayat Hamzah az-Zayyat menyebutkan empat mushaf yang didistrisbusikan oleh 

‘Utsman, salah satunya ke Mekkah. Sedang riwayat Abu Hatim as-Sijistani menuturkan 
tujuh naskah yang masing-masing didistribusikan ke Mekkah, Syam, Yaman, Bahrain, 
Basrah, Kufah, dan yang terakhir disimpan di Madinah.61  

As-Suyuthi (w. 911) mengungkapkan bahwa pendapat populer seputar naskah-
naskah tersebut berjumlah lima buah.62 Pendapat ini juga sebelumnya diamini oleh Ibn 
Hajar. Barangkali yang dimaksud lima di sini selain mushaf imam, sehingga perbedaan 
tersebut hanya bersifat lafdzi. Menurut az-Zarqani pendapat paling kuat adalah pendapat 
yang menyatakan bahwa mushaf-mushaf tersebut berjumlah enam buah. Hal ini dengan 
rincian masing-masing naskah dikirim ke Mekkah, Kufah, Basrah, Syam, Madinah, dan 
terakhir disimpannya sebagai naskah induk yang dikenal dengan al-Imam.63 Pendapat ini 
juga diikuti oleh Abdul fattah al-Qadhi.64  

Apa pun kesimpulannya, yang jelas, naskah-naskah yang didistribusikan tersebut 
merupakan representasi dari mushaf resmi (canonical scripture) ‘Utsman sebagai bentuk 
pemeliharaan terhadap otentitas Al-Qur’an dan perselisihan yang nyaris memporak 
porandakan kesatuan umat Islam. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
60 Abu ‘Amr ad-Dani, Al-Muqni’, disunting Muhammad Ahmad Human (Damaskus: Dar al-Fikr, 1983), 9. 
61 Ibn Abi Daud as-Sajistani, Al-Mashahif, h. 34. Bandingkan As-Suyuthi, Al-Itqan,Vol. 1, 86. 
62 As-Suyuthi, Al-Itqan Fi ‘Ulum Al-Qur’an, Vol. 1, 86. 
63 Al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan, Vol. 1, 336. 
64 Abdul fattah al-Qadhi, Tarikh al-Mushhaf asy-Sayrif., 28. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

34 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

KESIMPULAN 
Terdapat dua pandangan yang berbeda dari hasil penelitian ini dalam memahami 

kanonisasai Al-Qur’an, yakni: 
Pertama, pada umumnya pandangan sarjana Barat tentang kanonisasi Al-Qur’an 

sangat beragam dan berbeda. Hal ini tidak saja berbeda dengan sarjana Muslim tapi 
juga berseberangan dengan pandangan sesama sarjana Barat. Terkait dengan kanonisasi 
Al-Qur’an ‘Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin secara umum memiliki beberapa 
pandangan yang bertolak belakang. Hal ini bisa dikarenakan perbedaan latar belakang, 
orientasi keagamaan serta keilmuan yang melekat pada diri Arthur Jeffery dan ‘Abdush 
Shabur Syahin.  

Dalam kepustakaan sarjana Barat kanonisasi Al-Qur’an lebih sering 
terkoneksikan dengan kanonisasi Al-Qur’an pada masa Usman bin Affan ketimbang 
kodifikasi yang berlangsung pada masa Abu Bakar. Kendati demikian Arthur Jeffery 
perlu membahas kanonisasi Al-Qur’an pada masa Abu Bakar karena memiliki 
keterkaitan dengan sumber-sumber bagi proyek kajiannya. Demikian halnya ‘Abdush 
Shabur Syahin yang merepresentasikan sarjana Muslim. Bagi Arthur Jeffery pada masa 
Nabi telah ada beberapa sahabat yang memiliki koleksi mushaf pribadi yang kemudian 
semakin berkembang pada era Abu Bakar. Mushaf-mushaf para sahabat ini diyakini 
oleh Arthur Jeffery sebagai rival atau mushaf tandingan bagi mushaf al-Imam, mushaf 
yang didistribusikan oleh Usman ke beberapa penjuru kota. Hal ini dapat dipahami 
karena Arthur Jeffery bermaksud merekonstruksi kanonisasi yang dilakukan sahabat 
Usman. Sementara ‘Abdush Shabur Syahin menganggap mushaf-mushaf tersebut tidak 
sama sekali dianggap sebagai mushaf tandingan, sebab perbedaan yang dimuat masing-
masing mushaf sangat sedikit dan tetap terkorespondensi dengan bacaan resmi.  

Kedua, dalam konteks keilmuan Al-Qur’an, baik Arthur Jeffery maupun ‘Abdush 
Shabur Syahin memiliki kontribusi yang cukup berpengaruh bagi para pembacanya. 
Dalam konteks kanonisasi Al-Qur’an keduanya memiliki persamaan dan perbedaan 
dengan kadar perbedaan yang cukup banyak. Persamaannya mereka berdua terlibat 
dalam bidang yang sama, yaitu sejarah Al-Qur’an, dan intens dalam kajian kebahasaan. 
Keduanya sama-sama mengamini adanya mushaf-mushaf yang dikoleksi para sahabat. 
Akan tetapi ‘Abdush Shabur Syahin memahaminya sebagai mushaf yang belum lengkap 
dan sempurna. ‘Abdush Shabur Syahin menegaskan bahwa basis utama dalam 
pembacaan Al-Qur’an adalah hafalan dan transmisi lisan. Sementara Arthur Jeffery 
menjadikan tulisan sebagai basis utama sehingga ia menemukan banyak perbedaan 
dalam pembacaan Al-Qur’an. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 | 

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-

Qur’an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperluas Cakrawala Keilmuan] 35 

REFERENSI 

‘Abd Khalifah, Akram, Jam‘ Al-Qur’an: Dirasah Tahliliyyah li Marwiyyatihi, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006. 

‘Abdul Karim, Asy-Syahrastani, Al-Milal wan Nihal, Beirut: Dar Ibnu Hazm, 2006.  
Abu Ja‘far, Ath-Thabari, Jami‘ al-Bayan ‘an ta’wil ay Al-Qur’an, diedit oleh Ahmad 

Muhammad Syakir, Kairo: Dar as-Salam, 2000. 

Abu Zayd, Nashr Hamid, Mafhum an-Nash, Beirut: Al-Markaz ats-Tsaqafi al-‘Arabi, 
2014.     

............, Naqd al-Khithab ad-Dini, Kairo: Sina lin Nasyr, 1994. 
Ahsan, M.M., “The Qur’an and the Orientalists,” in The Islamic Quarterly, Vol. 24, 1980. 
Al-Abyari, Ibrahim, Pengenalan Sejarah Al-Qur’an, Jakarta: Raja Grafindo, 1995. 

Al-Hamd, Ghanim Qadduri al-Hamd, Mu’allif Tafsir al-Musamma Al-Mabani li 
Nazhm al-Ma‘ani, fi Majallah ar-Risalah al-Islamiyyah, Vol. 164 dan 165 No. 1 
1404 H. 

Al-Jaudai, Muhammad al-Jaudai, “Abdush Shabur Syahin wa Nashr Abu Zayd: 

Ma’rakah Mushthana’ah am Masrahah Irtijaliyyah,” dalam 
https://www.shorouknews.com/columns/view.aspx?cdate=01102010&id=4d
975556-2c51-4c5c-a771-47b7ae71825a, diakses 19 Juni 2021 

Bahansi, Ahmad, “Al-Qur’an al-Karim wa Ulumuhu fi al-Mausu’at al-Yahudiyyah: 
Dirasah Naqdiyyah,” Jurnal Dirasat Istisyraqiyyah Vol. iii 2015.  

Christopher Melchert, “Ibn Mujahid and the Establishment of Seven Qur’anic 
Readings”, Studia Islamica, No. 91, 2000. 

Frolow, Dimitry Frolow, “Ibn Al-Nadim on the History of Qur'anic Exegesis,” in 
Wiener Zeitschrift Für Die Kunde Des Morgenlandes, Vol.87, 1997. 

Hamdan, Omar, Masyru‘ Al-Mashahif Ats-Tsani fi ‘Ashr al-Umawi, Majallah a-Buhuts 
wad Dirasat al-Qur’aniyyah,Vol. II No. 5 31 Juli 2007. 

............,  “The Second Mashahif Project: A Step Toward Canonization of  The 
Qur’anic Text, in Angelika Neuwirth, Nicolai Sinai (ed.),  “The Qur’an in 
Context”.   

Hasan, Hasan Mandil, Tazyif al-Makhthuthat al-‘Arabi lada al-Mustasyriqin, dalam 
Jurnal Dirasat istisyraqiyyah, Vol. viii Juli 2016.  

Hawting, Gerhard, “The Origins of the Muslim Sanctuary at Mecca,” dalam Studies on 
the First Century of Islamic Studies, (ed.), G.H.A. Juynboll, Carbondale and 
Edwarsville: 1952.       

Heggy, Tarek, “Al-Qiraat al-hadatsiyah wa isykalat haql at-Tafsir.” 
Heschel, Susannah, “Abraham Geiger and the 19 th-Century Failure of Christian-

Jewish Relations,” in Kirchliche Zeitgeschichte, Vol. 16, No. 1, 2003.  
Hill, Harvey, “The Science of Reform: Abraham Geiger and the Wissenschaft Des 

Judentum” dalam Modern Judaism, Vol. 27, No. 3, 2007. 
http://www.jstor.org/stable/25728090, diakses pada 20 Februari 2021  
............, Al-Qur’an bi washfihi nashshan min Nushush al-‘Ushur al-Qadimah, 

diterjemahkan oleh Badr al-Hakimi, dipublikasikan oleh Mo’minun bi la 

hudud, dalam Qism ad-dirasah ad-diniyyah, 23 Januari 2019 
............, dalam sebuah paper yang bertajuk A Qur’an and History: A Disputed 

Relationship some Reflections On Qur’anic History and History in the 
Qur’an. 



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi 

36 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 

https://tafsir.net/article/5303/al-qra-at-al-hdathyt-wishkalat-hql-at-tfsyr diakses 20 
Januri 2021. 

Jeffery, Arthur, “Arthur Jeffery –Tribute”-dalam The Muslim World Vol.50 1960. 
............, “Progress in the Study of the Koran Text,” dalam The Muslim World, 25, 

1935. 
 JSTOR, www.jstor.org/stable/23863156. Diakses 27 Maret 2021. 
Leaman, Oliver, The Corpus Coranicum Project and the Issue of Novelty,”dalam  

Journal of Qur’anic Studies Vol. 15, No. 2, 2013. 
Mahdi, Muhsin, “Islam: Muhammad and  his Religion”, dalam Journal of Eastern Studies, 

Vol. 19, No. 2, 1960.   
Motzki, Harold, “The Collection of The Qur’an. A Reconsideration of Western Views 

in Light of Recent Methodological Developments,” dalam Der Islam78, 2001. 
Neuwirth, Angelika, Qur'an and History - a Disputed Relationship Some Reflections 

on Qur'anic History and History in the Qur'an,  
Nia, Morteza karimi, “The Historiography of the Qur'an in the Muslim World: The 

Influence of Theodor Nöldeke,” dalam Journal of Qur'anic Studies, Vol. 15, No. 
1, 2013.  

Poirier, John C, “An Ontological Definition of ‘Canon’?” dalam Bulletin for Biblical 
Research, Vol. 24, No. 4, 2014.  

Rayn, Patrick Jack, “Arthur Jeffery: A Missionary Islamicist,” dalam The Muslim World, 
Vol. 108, No. 3, 2018. 

S. Child, Brevards, Introduction to the Old testament as Scripture, Philadelphia: 
Fortress,1979.  

Saenong, Faried F, “Kodifikasi ‘Ulum Al-Qur’an Hingga Abad Pertengahan,” JSQ, 
Vol. I, No. 1, Januari, 2006. 

Saleh, Walid, “Al-I‘tiraf bi al-Mawruts al-Qadim: Anmudzaj Burhanuddin al-Biqa‘i,” 
dalam Al-Tafahom, Vol. XIII No. 49 Musim Panas 1436/2015. 

............,“Mudakhalat Awwaliyyah Hawla al-Kitabat al-Mu’arrikhakh lit Tafsir billughah 
al-‘Arabiyyah” dalam Al-Tafahom, No. 69, Musim Dingin, 2020. 

Sjadzili, Ahmad Fawaid, “Diskursus ‘Ulum Al-Qur’an di Mesir Kontemporer,” JSQ, 
Vol. II, No. 2, 2007. 

www.jstor.org/stable/24280406. Diakses 13 Maret 2021 
www.jstor.org/stable/26371309. Diakses pada 7 April 2021. 
www.jstor.org/stable/43751676, diakses  17 Desember 2020. 
 


