MODERATION

Journal of Islamic Studies Review

MODERATION: Journal of Islamic Studies Review
Volume. 04, Number. 02, Agustus 2024
p-ISSN: 2776-1193, e-ISSN: 2776-1517
Hlm: 17-36
Journal Home Page: http:/ /journal.adpetikisindo.or.id/index.php/moderation/index

KONTRIBUSI STUDI ISLAM DALAM KAJTIAN AL-QUR'AN
DAN KANONISASINYA: Pendekatan Interdisipliner Untuk
Memperluas Cakrawala Keilmuan

Istajib'| Siti Nuri Nurhaidah'| Muhammad Haris Hakam® | Mujiadi*
Institut llmu Al-Qur’an (I1Q) Jakarta'”
Universitas Islam As-Syafi’iyah Jakarta (UIA)
STIU Darul Hikmah Bekasi*

istajib@mbhs.iiq.ac.id | sitinurinurhaidah.fai@uia.ac.id | haris_hakam@jiiq.ac.id | mujiadi@stiudarulhikmah.ac.id

Abstract: This research is expected to be able to make a meaningful contribution to the treasures of Islamic
studies, especially in the framework of the study of the Qur'an. This research also aims to bridge theories that
carry the theme of canonigation of the Qur'an. Through an interdisciplinary approach, this study seeks to open
a wider horizon of thinking, build a scientific paradigm across disciplines and religions, and motivate
subsequent studies that are expected to complement the shortcomings of this research. At a practical level, this
research is expected to provide new views and enconrage the development of further studies that are more
comprebensive and integrative in understanding the process of canonization of the Qur'an and its implications
Sor Islamic studies. In addition, this study also seeks to identify and analyze various historical, social, and
cultural factors that influence the canonization of the Qur'an. 1t is hoped that the results of this research can be
an important reference for academics, researchers, and practitioners in developing more in-depth and extensive
studies on the Qur'an. This research is also expected to enrich scientific literature and make a significant
contribution to cross-cultural and religions dialogne, as well as strengthen understanding of the dynamics and
complexcity in the process of canonization of the Qur'an.

Keyword: Canonization; Islamic Studies; Interdisciplinary; Paradignm; Al-Qur'an

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
Qur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 17



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

PENDAHULUAN

Mendiskusikan tema tentang konstruksi sejarah Al-Qur’an (farikh AL-Qur'an) merupakan
bahasan menarik sekaligus menantang. Menarik karena diskusi ini akan membimbing seorang
pengkaji pada sederet informasi yang berserakan terkait dengan sejarah Al-Qur’an. Bagi
pengkaji Al-Qur’an yang menaruh minat besar dalam bidang ini sudah barang tentu akan
termotivasi untuk mengurai dan membingkai tiap keping data dan informasi menjadi sebuah
monumen wacana yang berharga mengenai sejarah Al-Qur’an. Menariknya lagi studi ini akan
membangkitkan gairah keimanan seorang pengkaji Muslim untuk berupaya membendung
setiap arus wacana yang berpotensi menjebol tembok keimanan terhadap wahyu Al-Qur’an.
Tapi di lain pihak, kajian ini bisa menyulut percikan wacana yang sedikit lebih berani karena
bahasan ini juga menyuguhkan beragam informasi yang kadang saling bertubrukan dan
menuntut ketelitian seorang pengkaji. Sang pengkaji yang terlena dengan banyaknya data dan
kadang saling menegasikan bisa jadi tersekap dalam sebuah ruang labirin karena kebingungan
menentukan arah yang benar.

Menurut Alford Welch Al-Qur’an sebagai objek kajian memiliki tiga domain utama:
pertama, penafsiran atau studi teks semata; kedua, sejarah penafsiran Al-Qur’an, ketiga,
pengaruh Al-Qur’an terhadap kehidupan dan pemikiran kaum muslim (ritual, teologi, dan
sebagainya).! Domain pertama direpresentasikan sebagai analisa kritis dan penafsiran teks yang
meliputi persoalan-persoalan mendasar seperti komposisi, penanggalan, historitas teks,
stilistika bahasa, dan lain sebagainya. Domain kedua lebih fokus pada upaya memahami
dinamika penafsiran Al-Qur’an yang dilakukan para mufasir sepanjang masa. Sementara
domain ketiga menitik beratkan pada dimensi Al-Qur’an yang bersifat praktis sekaligus
merefleksikan daya cipta Al-Qur’an dan pengaruhnya terhadap kehidupan umat Islam. Di
antara tiga domain tersebut dua studi pertama banyak dikarakteristikkan dengan metode
tekstual, filologi, dan penelitian sejarah.

Angelika Neuwrith, seorang sarjana Barat terkemuka asal Jerman, pernah menyinggung
bahwa salah satu perdebatan penting dalam studi Al-Qur’an kontemporer ialah aspek
kanonisasi Al-Qur’an. Salah satu motif perdebatan yang cukup /b ialah karena Al-Qur’an
sebagai teks kanonik (a canonical tex?) dan kitab suci seringkali ditempatkan di luar sejarah.”

Bagi Neuwirth Al-Qur’an lebih sering dipahami sebagai kitab yang bersifat meta-historis
sehingga sukar untuk menganalisa dan menyingkap tabir yang menyelimutinya. Dalam
analisanya terhadap kanonisasi Al-Qur’an, Neuwirth menawarkan pengkajian terhadap dua
term yang diyakininya dapat menggali dan memahami artefak sejarah tentang Al-Qur’an. Dua
term tersebut yaitu pra-kanonisasi (canon from below) dan post-kanonisasi (canon from above).

Term kanonisasi mengacu pada proses penghimpunan, pengumpulan, dan penetapan
wahyu menjadi kitab suci tertulis. Dengan kata lain, bagaimana Al-Qur’an yang sebelumnya
merupakan wahyu yang bersifat oral menjadi wahyu yang tertulis dan terdokumentasikan
menjadi kitab suci. Menurut Morteza karimi-Nia istilah kanonisasi Al-Qur’an mencakup kajian
tentang wahyu Al-Qur’an, penanggalan kronologi surah Al-Qur’an, transkip dan manuskrip
awal Al-Qur’an, sejarah kompilasinya, varian bacaan, perkembangan dan evaluasi naskah Al-
Qur’an, perihal tanda baca, dan upaya penerjemahan Al-Qur’an ke dalam bahasa-bahasa lain.’

1 Alford T. Welch, “Introduction-Problem and Perspectives”, dalam studi Al Qur'an dan Tafsir, (ed.), T.Welch,
Journal of the American Academy of Religion (Thematic Issues), No. 47 (1979), 630.

2 Lihat Angelika Neuwirth, dalam sebuah paper yang ia seminarkan dengan tajuk A/~Qur'an and History: A
Disputed Relationship some Reflections on Qur'anic History and History in the Quran, 1.

3 Morteza karimi-Nia, “The Histotiography of the Qut'an in the Muslim Wotld: The Influence of Theodor
Noldeke”, Journal of Qur'anic Studies, Vol. 15, No. 1, 2013, 46-68.

18 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

Merujuk pada pendapat ini, maka istilah kanonisasi Al-Qur’an sangat luas sekali
jangkauannya. Untuk itu dalam penelitian ini, dibatasi pada salah satu unsur terpenting dari
kanonisasi Al-Qut’an, yaitu tentang sejarah kompilasi Al-Qur’an atau yang lebih akrab dikenal
dengan kodifikasi Al-Qur’an. Hal ini dilakukan karena semua bagian yang tersimpul dalam
istilah kanonisasi Al-Qur’an tidak seluruhnya dikaji oleh Arthur Jeffery maupun ‘Abdush
Shabur Syahin.

William Graham, seorang sarjana dari Harvard University, dalam studinya yang
memikat menawarkan perlunya memahami Al-Qur’an sebagai kata-kata yang terucap (spoken
word) sebelum terjadinya proses kanonisasi.* Memahami Al-Qut’an sebagai kata-kata terucap
bukan berarti hendak menegasikan Al-Qur’an sebagai dokumen wahyu suci (a/-kitab) tapi
justru menggali lebih dalam proses pembentukan kanonisasi Al-Qur’an dan menelusuri jejak-
jejak historisnya melalui periskop bahasa Al-Qur’an.

Menurut sumber muslim proses kanonisasi Al-Qur’an dimulai sejak zaman nabi dan
dilanjutkan pada masa Abu Bakar dan Utsman. Umat Islam meyakini bahwa wahyu Al-Qur’an
ditulis seluruhnya ketika masa Nabi. Ini berbeda dengan pandangan kaum orientalis yang
cenderung menggunakan pendekatan alternatif dan kadang menyangsikan sumber-sumber
muslim. Orang luar cenderung melihat Al-Qur’an sebagaimana kitab Weda, Avesta, Bible, dan
kitab suci lainnya. Adapun bagi kaum muslim Al-Qur’an ialah firman abadi Allah yang
terbebas dari unsur kekeliruan.

Dalam lingkungan akademik Barat kajian Al-Qutr’an pernah mengalami pasang surut.
Pada kurun terakhir kajian Al-Qur’an bisa dikatakan telah mengalami suatu perkembangan
yang cukup signifikan. Kemajuan di bidang studi Al-Qur’an menggeser kajian-kajian lainnya
yang masih terkoneksi dengan kajian keislaman secara umum. Fenomena ini mendorong
sebagian sarjana menobatkan wilayah studi Al-Qur’an sebagai kajian ptimadona studi Islam.’
Apapun bentuk penghargaannya studi Al-Qur’an memang sedang mengalami fase kejayaan.
Hal ini tampak dari geliat pemikiran Islam kontemporer yang banyak mengusung tema Al-
Qur’an.

Kajian awal Al-Qur’an di dunia Kristen dinisiasi oleh Yohanes ad-Dimasyqi (w. 750
M) pada paruh kedua abad pertama Hijriah. Menurut Abdurrahman Badawi upaya yang
dilakukan Johanes ini merupakan sebuah kritikan atas Al-Qur’an secara umum. Upaya ini
dilanjutkan oleh Euthymios Zigabenus (1120 M) dalam karya polemiknya Panoplia Dogmatica,
Nicetas Choniates (1217 M), Raymond Lull (1235-1316), Martin Luther (1483), Ludovico
Marraci (1612-1700) dan para polemis lainnya yang menunjukkan sikap antipatinya atas Al-
Qur’an.’

4 William Graham, “Qur’an as Spoken Word,” dalam Richard C. Martin, (ed.), Approaches to Islam in Religions
Studies (Arizona: The Arizona University Press, 1985), 23-240.

5> Mun’im Sirry, Kontroversi Islam Awal, cet. Ke-I (Bandung: Mizan, 2015), 131. Gabriel Said Reynolds, “New
perspectives On the Qur’an,” dalam Gabriel Said Reynolds (ed.), The Qur'an in it’s Historical context 2 (New York:
Rotledge, 2011), 1.

¢ Abdurrahman Badawi, Difa’ ‘an Al-Qur'an Dhidd Muntaqidih (Kairo: Ad-Dar al-‘Alamiyyah lil Kutub wan
Nasyr, 1999), 5-8; Mushthafa Al-A‘zhami, The History of The Qur'anic Text, terj. Sohirin Solihin, Anis Malik Thaha
dkk, cet. Ke-1 (Jakarta: Gema Insani Press, 2005), 7.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
QOur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan) 19



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

METODOLOGI PENELITIAN

Dalam sebuah penelitian ilmiah metodologi merupakan salah satu unsur fundamental.
Metodologi berfungsi sebagai pisau bedah guna mendiagnosa akar permasalahan, menganalisa
aneka wacana dan teori serta membangunnya menjadi sebuah konstruksi pemikiran baru.
Dalam kerangka penelitian ini penulis menguraikan tiga anasir penting yang berhubungan
dengan metodologi penelitian, yaitu:
1. Jenis Penelitian

Berpijak pada penelitian ini, yang terfokus pada pandangan dan pemikiran seorang
tokoh maka penelitian ini mengikuti riset kepustakaan (Zbrary research). Adapun
mekanismenya penelitian ini bersumber pada data-data yang berpatokan pada sumber-
sumber kepustakaan, baik berupa buku, karya ilmiah, jurnal, maupun perpustakaan
elektronik yang terkoneksi dengan objek kajian yang sedang penulis bahas.

Adapun metode penelitian ini, bersifat kualitatif yaitu prosedur penelitian yang
menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan
perilaku yang dapat diamati.” Dengan bertumpu pada penelitian ini penulis berharap dapat
menggambarkan data-data penelitian secara objektif dan mengungkapkan hasil penelitian
secara kritis.

2. Sumber Data

Data-data yang hendak diteliti terdiri dari data primer dan sekunder. Data primer
adalah data-data yang merupakan karya kedua tokoh yang diteliti, terutama yang
berhubungan dengan Al-Qur’an dan kanonisasinya. Sedangkan data sekunder ialah data-
data yang terdiri dari kitab-kitab, buku, jurnal mengenai pemikiran kedua tokoh (Arthur
Jetfery dan ‘Abdush Shabur Syahin), dan data-data lainnya yang terkait dengan objek
kajian ini yang sekiranya dapat memberikan sumbangsih dalam proses penelitian.

Adapun data primer dari Arthur Jeffery ialah Material for the History of the Text of the
Quran dan The Foreign Vocabulary of the Qurian. Sementara data primer untuk mengkaji
pemikiran ‘Abdush Shabur Syahin ialah Tarikh Al-Qur'an. Adapun data-data sekundernya
sebagaimana diuraikan di atas ialah karya-karya yang berkaitan erat dengan tema dan objek
kajian.

3. Teknik Pengumpulan data

Adapun teknik penelitian yang digunakan penulis adalah sebagai berikut: Pertama
penulis akan melakukan inventarisasi data dan menyeleksinya, khususnya karya-karya
Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin serta data-data lain yang berhubungan dengan
kanonisasi Al-Qur’an dan pemikiran keduanya. Kedua penulis akan memetakan data secara
teliti, menganalisa dan mengkajinya, selanjutnya mengabtraksikannya melalui metode
deskriptif. Kefiga penulis akan membeberkan sisi persamaan dan perbedaan, kekurangan
dan kelebihan, serta implikasi-implikasi yang diasumsikan dapat tumbuh-berkembang dari
pemikiran masing-masing tokoh.*

" Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitan Kualitatif (Bandung: Remaja Rosda Karya, 2004), 4.

8 Siti Nuri Nurhaidah, “Research Methods of Islamic Preaching Sciences in Thesis & Dissertation Writing
With a Qualitative Research Approach,” Al-Risalah 14, No. 1 (2023): 246-63,
https://doi.org/10.34005/alrisalah.v14i1.2542.

20 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

4. Metode analisis data
Metode yang akan digunakan dalam penelitian ini metode analisis-komparatif,’
yaitu sebuah metode yang berupaya mendeskripsikan konstruksi epistemologi dari kedua
tokoh tersebut terkait dengan kanonisasi Al-Qur’an lalu dianalisis secara kritis, mencari
titik persamaan dan perbedaan, kelebihan dan kekurangan serta mendialogkan pemikiran
kedua tokoh tersebut secara dialektik.

Melalui metode ini, diharapkan dapat memberikan suatu sketsa pemikiran yang dapat
menghubungkan antara satu pemikir dengan pemikir lainnya, memperjelas permasalahan yang
sedang didiskusikan, menyoroti titik temu pemikiran mereka tanpa mengabaikan titik
keretakan wacana di antara keduanya sehingga konstruksi pemikiran yang telah mereka
bangun tetap kokoh. Melalui metode tersebut diharap dapat membantu proses penyusunan
penelitian. Sehingga dengannya bisa sedikit memberikan kontribusi bermanfaat dalam bidang
yang sedang diteliti.

PEMBAHASAN

Sejarah Al-Qur’an merupakan kajian yang cukup penting dalam bingkai studi Al-
Quran kontemporer. Kesadaran akan pentingnya mengkaji Al-Qur’an dapat dirasakan
bersamaan dengan minat baru dan pendekatan lebih segar dalam memahami Al-Qur’an.
Beragam simposium dan penelitian digalakkan untuk memberikan kontribusi positif dalam
bidang kajian Al-Qur’an, terutama mengenai kanonisasi Al-Qur’an. Salah satu sarjana Barat
yang concern terhadap kajian Al-Qur’an ialah Arthur Jeffery. Pemikiran-pemikiran Arthur
Jetfery seputar Al-Qur’an banyak memberikan warna berbeda dalam lingkup kajian Al-Qur’an.
Demikian pula gagasan ‘Abdush Shabur Syahin sebagaimana tertuang dalam karyanya Tarikh
AlLQur'an.

Berangkat dari keterangan tersebut maka dasar pemikiran di atas dapat ditemukan
beberapa permasalahan yang terkait dengan Kanonisasi Al-Qur’an dalam dinamika studi Al-
Qur’an modern, di antaranya:

1. Sejarah kanonisasi Al-Qur’an

Al-Qur’an dan kesarjanaan Barat

Pandangan Orientalis terhadap historitas Al-Qur’an

Pandangan sarjana muslim terhadap historitas Al-Qur’an

Kanonisasi Al-Qur’an dalam dinamika studi Al-Qur’an modern

Pandangan Arthur Jeffery tentang Kanonisasi Al-Qur’an

Pandangan Abdush Shabur Syahin tentang kanonisasi Al-Qur’an

Persamaan dan perbedaan pandangan kedua tokoh serta implikasinya dalam dinamika

kajian Al-Qur’an

9. Pembatasan masalah penelitian ini terkait pandangan Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur
Syahin tentang kanonisasi Al-Qut’an. Dalam hal ini memfokuskan titik kajian pada
bahasan tentang:
a) Pandangan Arthur Jeffery dan Abdush Shabur Syahin tentang kanonisasi Al-Qur’an
b) Persamaan dan perbedaan pandangan Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin

tentang kanonisasi Al-Qur’an serta implikasinya dalam diskursus studi Al-Qut’an

PN AE D

9 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur'an Dan Tafsir, cet. Ke-3 (Yogyakarta: Idea Press, 2017), 170.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
Qur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan)] 21



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

Al-Qur'an menduduki posisi paling sentral dalam kehidupan seorang Muslim.
Sedemikian pentingnya Al-Qur’an sehingga ketika kitab ini dihujat dan digugat otentitasnya,
kaum Muslim cenderung menunjukkan reaksi keras. Fenomena ini bisa dipahami, sebab bagi
seorang Muslim Al-Qur’an merupakan firman Tuhan yang abadi. Al-Qur’an bukan sekadar
teks bahasa tapi juga kumpulan firman Tuhan yang tetap lestari sepanjang masa. Oleh karena
itu beragam bentuk pemahaman keliru atau kesimpulan ilmiah yang berlawanan dengan
pemahaman yang sudah mapan akan direspons dengan sikap reaktif dan defensif. Bahkan tak
jarang sikap tersebut dipertegas dengan klaim sesat dan keputusan murtad bagi seorang
muslim yang melampaui pola pikir standar.”

Respon umat Islam terhadap Al-Qur’an merupakan fenomena sosial dan spritual yang
wajar. Apalagi Al-Qur’an direpresentasikan sebagai kitab suci yang memiliki keajaiban yang tak
tertandingi  (mukjizal). Umat  Islam, sebagaimana  dikatakan Kenneth  Cragg,
mendokumentasikan Al-Qur’an secara lebih eksplisit dan empatik dari semua bentuk
penghormatan terhadap hal-hal yang sakral.'! Maka wajar jika Al-Qur’an tidak saja diposisikan
secara terhormat tapi juga sangat menentukan dalam pembentukan hukum formal dan
mengarahkan rute kehidupan umat Islam.

Memang harus diakui bahwa penafsiran Nabi yang terekam secara pasti dan otoritatif
masih kurang memadai. Tidak setiap ayat Al-Qur’an diuraikan oleh Nabi secara rinci
sebagaimana tradisi yang dilakukan para mufassir dalam kitab-kitab mereka. Dalam hal ini para
sahabat lebih banyak berkiblat pada penafsiran praktis Nabi (practical exegegis). Di samping itu
bahasa Al-Qur’an berhasil menyedot perhatian para sahabat memahami dan menguraikan
makna Al-Qur'an dan menjadi salah satu sumber penafsiran mereka.'? Semangat memahami
bahasa Al-Qur’an inilah yang kemudian memberikan kontribusi yang berharga pada periode
selanjutnya. Maka tak berlebihan jika penafsiran bahasa Al-Qur’an merupakan pendekatan
paling awal dalam diskursus kajian Al-Qur’an.

Estafet keilmuan Al-Qur’an terus berkembang dan disiplin ilmu baru dirintis melalui
bangunan keilmuan yang pernah eksis sebelumnya demi menunjang kajian Al-Qur’an.
Sebagian ilmu-ilmu tersebut muncul setelah masa Ibnu an-Nadim. Di antara ilmu-ilmu
tersebut tercatat 2w al-munasabat, tawjib al-gira’at, thabagat al-Qurra’ wa al-Mufassirin, ushulut tafsir,
dan puncaknya ilmu-ilmu tersebut didokumentasikan dalam satu bingkai dengan tajuk “#/um al-
Qur'an, sebuah model penulisan yang berupaya menghimpun rumpun ilmu-ilmu Al-Qur’an
dalam satu kesatuan secara sistematis. Dengan kata lain, model penulisan Ulwm Al-Qur'an
merupakan sebuah upaya pemulihan atau penegasan kembali terhadap konstruksi ilmu-ilmu
Al-Qur’an yang sebelumnya mengalami proses disintegrasi ke dalam su-sub ilmu yang dikemas
melalui karya-karya tersendiri. Dengan mengembalikan ilmu-ilmu Al-Qur’an ke dalam suatu
kesatuan menandakan kesadaran baru akan perlunya mengintegrasikan interdisiplin dan
multidisiplin ilmu guna memahami Al-Qur’an. Sebagaimana Al-Qur’an merupakan kitab
paling istimewa, maka mengintegrasikan dan mengoneksikan pelbagai disiplin ilmu untuk
menguak rahasia-rahasia Al-Qur’an adalah suatu keniscayaan.

10 Dalam kasus ini kita bisa melihat bagaimana respons para Islamis terhadap pemikiran Ahmad Khalfullah,
Nashr Hamid Abu Zayd, Mohammed Arkoun.

1 Kenneth Cragg, The Event of the Qur'an: Islam and Its Scripture (London: George Allen and Unwin, 1972), 15.

12 Musa‘id ath-Thayyar, Fushul fi Ushul Tafsir Riyadh: Dar an-Nasyr ad-Dauli, 1993), 30-38.

22 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

Sejak saat itu menghimpun dan memadukan beragam tema yang termasuk ke dalam
“ulnm Al-Qur'an menjadi salah satu trend penulisan yang paling digemari oleh para ulama.'?
Meski demikian tidak ada kesepakatan di kalangan para peneliti mengenai ulama yang pertama
kali merintis model penulisan “#/um Al-Qur'an. Apapun kesimpulannya penulisan “#/um Al-
Qur'an bisa jadi sudah dikenal di kalangan para ulama klasik walaupun melalui cara dan model
penulisan yang berbeda dengan masa sekarang. Pada kenyataannya sampai pada era az-Zarkasy
sendiri penulisan ‘uumul Qur'an tidak mesti berupa himpunan baku terhadap sejumlah disiplin
ilmu Al-Quran yang dikemas menjadi kesatuan utuh.'* Perkembangan ini terus berlanjut
hingga masa modern. Beragam studi tentang Al-Qur’an bermunculan, baik yang menggunakan
pendekatan baru atau mengikuti model lama. Pada masa perkembangan tersebut terdapat
serangkaian kajian baru dalam ranah kajian Al-Qur’an yang sebelumnya belum terpikirkan.

Suara-suara pembaruan dalam diskursus studi Al-Qur’an mengemuka berkat adanya
interaksi dengan sejumlah tradisi keilmuan dan kemudahan mengakses informasi. Kajian
tentang manahij al-mufassirin. dan diskursus ad-dakbi/ mengungkapkan dengan sangat jelas
bagaimana karya-karya tafsir perlu diposisikan sebagai kekayaan intelektual yang perlu digali
dan dirumuskan kembali guna merespon problem-problem kekinian umat.

Manabij al-Mufassirin, umpamanya, berusaha memotret pola dan struktur kitab-kitab
tafsir serta mengurai komposisi yang membentuk lapisan wacana dalam tafsir tersebut. Maka
dalam diskursus manahij al-mufassirin biografi para mmfasssir, konteks zaman, dan peta
pemikirannya menjadi salah satu menu diskusi yang sangat penting guna mendeteksi orientasi
gagasan mufassir dan keluasan spektrum wacana yang berhasil diekspresikan melalui produk
tafsir yang ia tulis. Tujuan utamanya menjadikan produk tafsir sebagai karya produktif yang
sanggup mengilhami tafsir-tafsir generasi berikutnya yang otoritatif. Dengan demikian produk
tafsir klasik tidak dimaknai lagi sebagai teks bisu yang terkungkung dalam ruang hampa dan
membentuk bagian dari artefak sejarah.

Wacana ad-dakbi/ lebih fokus pada upaya membedah lapisan wacana tafsir yang
terjangkiti unsur-unsur asing. Infiltrasi penafsiran memang diperlukan tapi hal tersebut tidak
boleh dimaknai bahwa unsur-unsur ad-dakhil yang termuat dalam kitab-kitab tafsir harus
dihilangkan dari tradisi keilmuan tafsir.”” Malah kajian infiltrasi penafsiran ini justru lebih
menampilkan adanya geliat intelektual yang aktif terhadap korpus terbuka yang berasal dari
Ahli Kitab guna mengakomodasi seperangkat penafsiran yang masih memiliki jalinan dengan
tema-tema Al-Qur’an. Artinya, sebagai sebuah produk pemahaman maka tafsir tidak akan bisa
terbebas dari himpunan informasi yang sedang meruyak pada masanya, terutama sumber-
sumber yang berasal dari Ahli Kitab. Hal ini menunjukkan bahwa wacana dialog antar agama
dan peradaban adalah suatu keniscayaan yang tidak dapat dihindari selagi tidak berlawanan
dengan spirit Al-Qut’an.

13 Faried F. Saenong, “Kodifikasi ‘Ulum Al-Qur’an Hingga Abad Pertengahan,” [SQ, Vol. 1, No. 1, Januari,
2006, 111-124.

14 Seperti karya Ibn Hajar al-‘Asqallani a/-Ujab fi Bayan al-Asbab, Masha'id an-Nazhar lil Isyraf ‘ala Maqashid as-
Suwar karangan al-Biqa, dan lain sebagainya.

15> Muhammad Abu Syahibah, A-Lsrailiyyat wal mandhn ‘at fi kuntub at-Tafsir, cet. Ke-2 (Kairo: Maktabah asu-
Sunnah, 2006), 9-10.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
Qur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 23



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

1. Kajian Al-Qur’an di Barat

Objek kajian yang paling penting didiskusikan dalam kesarjanaan Barat mutakhir ialah
Islam awal. Islam awal yang dimaksud ialah Islam pada masa pembentukan awalnya. Objek ini
paling tidak meliputi tiga wilayah kajian yang membahas kelahiran Islam, yaitu biografi Nabi,
sejarah Al-Qur'an, dan ckspansi kekuasaan.'® Ketiga aspek ini menduduki peranan yang sangat
strategis karena mewakili sumber dari pondasi Islam dan citra Islam sebagai agama. D1 antara
ketiganya bahasan yang paling sensitif dan menuai banyak kontroversi ialah kajian tentang
sejarah Al-Qur’an. Ketiga aspek di atas bisa dikatakan sebagai inti sari ajaran Islam yang
berkelindan menjadi suatu unit kesatuan yang tak terpisahkan. Ketiganya adalah jantung
doktrin Islam yang menjadi sumber kehidupan bagi eksistensi Islam sebagai agama. Ia adalah
denyut nadi Islam.

Jika salah satu dari tiga unsur tersebut mengalami keretakan tentunya akan berimbas
pada unsur-unsur lainnya. Umpamanya, bilamana zzage Muhammad sebagai Sang Nabi
disangsikan atau malah dinegasikan wujudnya dalam realita sejarah atau dinarasikan sebagai
sosok ideal, yang lebih menyerupai bayangan imajiner dan fikeif!’ niscaya bangunan doktrin
Islam akan runtuh. Menyangsikan wujud nyata Sang Nabi sama halnya dengan merobek-robek
sendi Islam secara keseluruhan. Demikian halnya dengan Al-Qur’an.

Maka untuk itu, membedah anatomi Al-Qur’an merupakan tugas yang sangat penting
demi terciptanya kajian Al-Qur’an yang lebih menyegarkan dan otoritatif. Dalam kesarjanaan
Barat Al-Qur’an menduduki titik sentral dan paling menyedot minat yang serius. Serangkaian
penelitian dan diskusi ilmiah didekasikan demi perkembangan studi Al-Qur’an. Tradisi
keilmuan Barat dalam mengkaji Al-Qur’an memiliki akar yang cukup kuat dan sejarah panjang.
Dimulai dari sikap negatif terhadap Al-Qur’an, menganggap Islam sebagai musuh, dominasi
teori pinjaman dan pengaruh (theories of borrowing and influence), sampai sikap simpatik yang
ditunjukkan oleh sebagian orientalis Barat. Oleh karena itu, pandangan mereka tentang Al-
Qur’an tidak tunggal dan tidak bisa disamaratakan. Meski framework yang digunakan kaum
orientalis berbeda dengan pendekatan sarjana muslim pada umumnya tapi merespons
perbedaan dengan sikap antipati sembari melekatkan stigma buruk merupakan tindak
kekanak-kanakan.

Sikap kritis sebagian sarjana muslim terhadap Orientalis terkadang mengantarkan
mereka sampai pada titik kesimpulan paling ekstrem. Dalam salah satu artikel Parver
Manzhour menulis:

“The Orientalist enterprise of Quranic studies, whatever its other merits and services, was a project
born of spite, bred in frustration and nonrished by vengeance: the spite of powerful for the powerless, the
[frustration of the rational towards the supertations and the vengeance of the orthodox against the non-
conformist”."®

16 Mun’im Sirry, Kontroversi Islam Awal: Antara Madzhab Revisionis dan Tradisionalis (Bandung: Mizan, 2015).

17 Lihat misalnya kesimpulan-kesimpulan satjana revisionis radikal yang dipresentasikan oleh Patricia Crone,
Michael Cook, Judith Koren dan Yehuda Nevo, dan lainnya. Lihat Judith Koren dan Yehuda Nevo, Crossroads to
Isiam: The Origins of the Arab Religion and the Arab State (New York: Prometheus Books, 2003).

18 Andrew Rippin (ed.), The Qur'an: Style and conten (Aldershot, Sydney: Ashgate Variorum, 2001), 381.

24 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

Awal perjumpaan sarjana Barat dengan Al-Qur’an bisa dipastikan lebih awal dari
kelahiran istilah Orientalis sendiri. Sebelum istilah Barat dan Timur muncul Yuhana ad-
Dimasyq (John of Damascus) yang hidup sekitar tahun 650-750 M telah melakukan kajian
terhadap Al-Qur’an."” Kajian rintisan ini lebih menitikberatkan pada komentar-komentar kritis
yang dialamatkan kepada Al-Qur’an. Upaya kritis ini diduga kuat sebagai sikap reaksioner
Yuhana ad-Dimasyq tethadap Al-Qut’an yang menjadi sumber utama agama Islam, rival
terberat agama Kiristen. Sebagaimana diketahui pada saat itu kawasan Syam telah menjadi
hunian baru umat Islam dan menggeser dominasi warga Kristen. Hal serupa dilakukan Abd al-
Masih bin Ishaq al-Kindi, seorang Arab-Kristen yang mengungkap titik kelemahan ajaran
Islam dalam karyanya The apology of al-Kindi (Risalat al-Kindi ila Hasyimi) yang ditulis pada era Al-
Ma’mun.

Pada dasarnya term kanonisasi berasal dari lingkaran kajian Bibel yang berkembang di
Barat. Istilah tersebut cukup populer dan menjadi salah satu objek kajian yang terus diteliti.
Secara perlahan istilah ini, menyelinap ke dalam ruang studi Al-Qur’an bersamaan dengan
maraknya kajian yang dilakukan sarjana Barat. Term kanonisasi berasal dari bahasa Inggris
canonization. Kata ini kadang diterjemahkan ke dalam bahasa Arab menjadi 7%n al-qadasab
(mendeklarasikan kesakralan) atau fagdis (sakralitas).”’

Kata ini juga bermakna pengakuan atau penetapan (a/-z #iraf atau al-igrar) sebagaimana
Munir al-Ba‘labakki mencantumkannya dalam A/Mawrid*' Berdasar pemaknaan di atas istilah
kanonisasi memuat dua unsur penting yang saling terkait, yaitu sakral dan berhubungan
dengan penetapan teks-teks kitab suci. Dalam pengertian ini, kanon dipahami sebagai proses
menetapkan sebuah kitab suci dan membebaskannya dari anasir tambahan yang melekat
padanya. Pandangan ini berbeda secara terbalik dengan gagasan sebagian teolog Kristen
modern yang percaya bahwa Kanon Al-Kitab bisa jadi mengandung banyak kekeliruan dan
kontradiksi karena terbentuk melalui penilaian Dewan Gereja.

Lebih lanjut mereka berargumen bahwa Jesus dan murid-muridnya masih belum
mempunyai gagasan yang kuat pada saat itu untuk membatasi elemen-elemen mana saja dari
Al-Kitab yang dianggap bagian dari Kitab Suci.”® Pandangan ini dikukuhkan James Barr (w.
20006) dengan menambahkan argumen bahwa sekalipun yang berperan mengkanonisasikan Al-
Kitab adalah orang-orang suci” namun mereka tidak akan luput dari kesalahan. Selain itu, Al-
Kitab memang memuat sejumlah kekeliruan, baik menurut perspektif ilmu pengetahuan
maupun sejarah.”

19 ‘Abdurrahman Badawi, Difa’ ‘an Al-Qur'an Dhidd Muntagidih (Kairo: Ad-Dar al-‘Alamiyyah lil Kutub wan
Nasyr, 1999), 5-8.

20 Suhail Idtis, AFManbal: Qamns Arabi-Faransi (Kairo: Dar al-Adab, 2013), 201.

21 Munir al-Ba‘labakki, A-Mawrid: Qamuns Inklizi-‘Arabi (Beirut: Dar al-Tlm lil Malayin, 1989), 148.

22 John Burton, Umat Berkitab:Wibawa Al-Kitab dalam Kekristenan (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1993), 34.

2 Menurut sejarah Kristen kanon kitab-kitab ibrani selesai ditulis di penghujung abad kelima SM. Penulisan
tersebut dimulai oleh Ezra dan diakhiri oleh Nehemia.

24 James Batr, A/-Kitab di Dunia Modern, diterjemahkan 1.]. Cairns (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1983), 161.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
QOur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 25



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

2. Sejarah bibliografi tentang kanonisasi Al-Qur’an

Pada mulanya studi mengenai kanonisasi Al-Qur’an merupakan diskursus klasik yang
pernah muncul dan menghiasi peta kajian Al-Qur’an. Berbagai karya yang membahas isu
sejarah Al-Qur’an terbilang cukup banyak. Meski tidak selamanya independen karya-karya
tersebut tetap menjaga karekteristiknya yang cukup kuat. Untuk menunjukkan ciri khasnya
para sarjana Muslim klasik sengaja menggunakan sejumlah istilah yang dapat ditengari sebagai
bagian dari subjek sejarah Al-Qur’an.

Di antara istilah populer dan terdengar akrab dalam kajian Al-Qur’an ialah term a/-
Mashahif. Dalam A/-Fibrist Ibnu an-Nadim mendokumentasikan dengan sangat baik himpunan
kitab yang memiliki relasi dengan kajian ai-Mashahif. Di antara himpunan tersebut tercatat
Ikbtilaf Mashahif Abl al-Madinah wa Abl al-Kufah wal Bashrah.> Di samping itu terdapat istilah-
istilah lain yang masih berkorespondensi dengan tema kanonisasi Al-Qur’an, seperti jam’ Al-
Qur'an, lughat Al-Qur'an, An-nuqath wa asy-syakl lil Qur'an, ‘addul ayy, tartib ALQur'an wa suwarib,
hijaul mashahif, dan ajza ALQur'an

Kumpulan literatur ini sedikit banyak memuat elemen-elemen yang berhubungan
dengan kanonisasi Al-Qur’an. Meski disusun menurut bagian-bagian tertentu dalam sejarah
Al-Qur’an, tidak sebagaimana yang kita kenal sekarang, tapi uraian-uraian ini jelas mengacu
pada lingkaran studi kanonisasi Al-Qur’an.

Bahasan lebih rinci tentang kanonisasi Al-Qur’an bisa dilihat dalam kitab-kitab yang
bertajuk a/-Mashahif. Sebut saja, misalnya, A/~Mashahif karangan Ibnu Abi Daud as-Sijistani
(316/928), Al-Mashahif karya Ibnu Asytah al-Ashfihani (360/970). Kedua karya ini merupakan
referensi utama Jalaludin As-Suyuthi (911/1505) dalam A+lfgan, terutama menyangkut sejarah
mushhaf Al-Qut’an.

Namun patut disayangkan, nasib kitab .4/Mashahif karya Ibnu Asytah tidak sebaik
reputasi A/-Mashahif Tbnu Abi Daud yang berhasil dipublikasikan pertama kali oleh Arthur
Jetfery. Sampai sekarang masih belum ada informasi terkait dengan naskah kitab tersebut. Hal
yang sama terjadi pada kitab .4/Mashahif karya Ibn al-Anbari (328/939). Menariknya, kitab-
kitab ini mendokumentasikan berbagai macam informasi yang sangat kaya dan terkadang
saling bertubrukan antara satu sama lain.

%5 Lkbtilaf Mashahif Abl al-Madinah wa Abl al-Kufabh wal Bashrab karangan Al-Kisai (189/805), lkhtilaf Mashahif
Abl asy-Syam, wa Hijaz wal Irag karya Ibnu ‘Amir al-Yahshubi (118/736), dan Ikbtilaf Mashahif Abl al-Kufah wal
Bashrah wasy Syam karya AbuZakariyya al-Farra’ (207/822).

26 Tbnu an-Nadim, .A~Fibrist, diedit oleh Muhammad ‘Awni ‘Abdur Rauf dan Tman as-Sa‘id Jalal (Kairo: al-
Hay’ah al-‘ammabh li Qushur ats-T'saqafah, 2006), Vol. I, 33-39.

26 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

HASIL PENELITIAN
1. Pra-Kanonisasi Al-Qur’an Perspektif Studi Al-Qur’an

Apa yang diistilahkan pra-kanonisasi Al-Qur’an sebenarnya mengacu pada sebuah
formulasi gagasan yang bercokol dan tumbuh berkembang dalam tradisi keilmuan Barat
tentang salah satu elemen dasar dalam sejarah Al-Qur’an. Bagi sarjana Barat kajian tentang
pra-kanonisasi Al-Qur’an (pre-canonical Qur'an) merupakan isu mutakhir yang membentuk pola
baru dalam memahami Al-Qur’an dan varian-varian dasar yang melingkupinya. Dalam hal ini,
Angelika Neuwirth menyumbangkan banyak tulisan untuk menguak sejarah Al-Qur’an dari
berbagai perspektif, terutama melalui pembacaanya terhadap pra-kanonisasi yang
dikorespondensikannya dengan kebudayaan /ate antiguity (kuno akhir). Angelika Neuwirth
meyakini bahwa Al-Qur’an sebelum dikanonisasi mendokumentasikan dengan sangat jelas
proses historis munculnya komunitas Muslim awal.”’

Dengan pisau analisa tajam Neuwirth mengkritik berbagai kecenderungan sarjana
Barat mendekati studi Al-Qur’an, terutama pendekatan filologi yang dinilai terlalu memporsir
energi untuk mendedah asal mula Al-Qur’an dan struktur bahasanya tanpa mempedulikan
pentingnya periode /late antiguity, sebuah periode klasik yang membentang dari abad kedua
sampai ketujuh Masehi.”®

Dia menganggap pemisahan Al-Qur’an dengan konteks sejarahnya bersumber
kepada pengaruh tradisi Islam yang tidak menganggap Al-Qur’an sebagai teks
berkesinambungan melainkan sebuah fenomena yang tercerabut dati alam sejarah.” Dengan
meminggirkan Al-Qur’an dari konteks sejarah, itu artinya mempersempit peran besar Al-
Qur’an dalam konteks sejarah dunia yang global dan plural. Padahal Al-Qur’an pada mulanya
merupakan kitab universal dan menjadi bagian dari warisan dunia saat itu. Al-Qur’an tidak
saja berbicara kepada kaum beriman tapi juga kepada masyarakat pagan yang saat itu belum
masuk Islam.”

Hal yang sama pernah dikeluhkan ‘Aziz Al-Azmeh tentang pendekatan sarjana Barat
yang masih terperangkap dan berputar-putar dalam ruang dekontekstualisasi Al-Qur’an.
Menurut ‘Aziz Al-Azmeh watak historis teks kanon sebagai geneologi kebenaran menuntut
dirinya terbebas dari konteks sejarah. Dengan pertimbangan itu maka proses kanonisasi Al-
Qur’an turut serta mencerabut dimensi waktu dan sejarah dari watak dasar Al-Qut’an.”

Penilaian Aziz Al-Azmeh terkait dengan kanonisasi Al-Qur’an barangkali terlalu
berlebihan. Memang perlu diakui ada suatu kecenderungan yang hendak memarginalkan Al-
Qur’an dari alam sejarah dengan menyodorkan wacana tentang sakralitas Al-Qur’an yang
melampaui dimensi sejarah dan bahasa. Tapi perlu diingat bahwa sakralitas Al-Qur’an tidak
selalu dimaknai sebagai penegasian terhadap unsur sejarah. Sebab pada kenyataannya,
meskipun Al-Qur’an sudah terbentuk menjadi sebuah kanon, atau katakanlah, sudah menjadi
mushaf yang resmi dan diyakini sebagai kitab suci tapi tetap saja membutuhkan fakta-fakta
historis untuk menghadirkan makna-makna yang tepat. Al-Quran perlu membaur dan
berdialog dengan masyarakat yang bersejarah guna mempetrlihatkan ajaran dan petunjuknya.

27 Angelika Neuwirth, “Negotiating Justice: a pre-canonical reading of the Quranic creation accounts,” dalam
Journal of Quranic Studies, 2000, 26.

28 Istilah ini mengacu kepada masa peralihan antara masa kuno (late antiguty) dan abad pertengahan. Dalam
bukunya, TheWorld of Late Antiquity: From Marcus Aurelins.

2 Angelika Neuwirth, “Le Coran-Un texte de ’Antiquité tardive,” dalam Mahdi Azaiez dan Sabrina Mervin
(ed.), Le Coran Nouvelles approches (Paris: CNRS edition, Paris), 130.

3 Angelika Neuwirth, “Le Coran-Un texte de ’Antiquité tardive, 127.

31 Aziz. Al-Azmeh, “The Muslim Canon from Late Antiquity to the Era of Modernism,” dalam Kooij A. van
der dan Toorn K. van der (ed.), Canonization and Decanonization (Leiden: Brill, 1998), 199.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
Qur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 27



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

Sehingga tak betlebihan jika sejarah Al-Qur’an menurut Alford T. Welch tidak bisa
dipisahkan dari kehidupan Nabi, karena Al-Qur’an merupakan dokumen historis yang
merefleksikan karir kenabian Muhammad.”® Dalam kerangka lebih luas, karir kenabian
Muhammad tidak hanya terbatas pada masyarakat Madinah tapi juga melintasi sekat lokalitas
dan terhubung dengan pusat-pusat dunia saat itu.”> Maka dati itu problem utamanya bukan
terletak pada kanonisasi Al-Qur’an sebagai pemutus hubungan dengan sejarah. Namun
menuntut kelengkapan dimensi historis bagi unit-unit Al-Qur’an secara keseluruhan adalah
suatu mimpi yang tidak akan pernah terpuaskan.

a) Mushaf-Mushaf Pra-Kanonik

Dalam karya-karya para mufassir dan filolog klasik sering ditemukan ungkapan yang
ditautkan kepada varian-varian pra-Utsmani. Terkadang perujukan tersebut hanya ditengari
dengan istilah mushaf para sahabat (codex of the shahababh), atau beberapa mushaf kuno, atau
dalam sebagaian mushaf-mushaf (7 ba'dh al-mashahif), atau pada teks-teks yang awal (fi al-harf
al-awwal). D1 samping itu istilah lain yang sering digunakan ialah mengacu pada beberapa kota,
tempat di mana mushaf-mushaf tersebut dikenal, umpamanya mushaf Bashrah, mushaf
Homs, mushaf penduduk al-‘Aliyah. Kadang nama-nama tersebut merujuk kepada mushaf-
mushaf yang dimiliki oleh beberapa individu, seperti mushaf kepunyaan al-Hajjaj, mushaf
kepunyaan kakek Malik bin Anas, atau mushaf yang dipakai Abu Hanifah, atau salah satu
mushaf kepunyaan Hammad bin az-Zibriqan. Tapi kebanyakan sumber-sumber sering
merujuk kepada mushaf-mushaf populer pra-Utsmani, seperti mushaf Ibnu Mas’ud, Ubayy
bin Ka’ab, dan lainnya.?*

Athur Jeffery sangat tertarik dengan materi-materi Al-Qur’an yang didokumentasikan
pada masa pra-kanonisasi Al-Qur’an. Ia menganggap bahwa salah satu problem yang sangat
penting dan perlu dilakukan investigasi ialah pertanyaan tentang o/d codices (mushaf lama) yang
merepresentasikan sebuah tahapan teks Al-Qur’an sebelum sahabat Utsman (pre-Utsmanic)
mengkodifikasikannya secara resmi®®> Ia meyakini bahwa kanonisasi teks Al-Qut’an yang
dilakukan sahabat Utsman merupakan salah satu di antara varian bacaan Al-Qur’an yang
masih eksis pada saat itu.*® Untuk itu dalam bukunya, Materials forThe History of The Text of The
Quran Arthur Jeffery mengoleksi sejumlah mushaf yang bersumber dari para sahabat Nabi
yang disebut sebagai salah satu mushaf tandingan dari proyek kanonisasi Al-Qur’an yang
diinisiasi sahabatss Utsman. Untuk tujuan tersebut Arthur Jeffery memetakan mushaf-mushaf
lama ke dalam dua kategori, yaitu mushaf primer (primary codices) dan sekunder (second codices).”

Arthur Jeffery menyebut mushaf-mushaf primer sebagai kumpulan mushaf yang
ditulis dan dikoleksi oleh sejumlah sahabat Nabi secara perseorangan dan independen.
Himpunan mushaf ini terdiri dari 15 kodeks, yaitu mushaf ‘Abdullah bin Mas‘ud (w. 33 H),
mushaf Ubayy bin Ka‘ab (w. 29 H), mushaf Ali bin Abi Thalib (w. 40), mushaf ‘Abdullah bin
Abbas (w. 68 H), mushaf Abu Musa al-Asy’ari (w. 44 H), Hafshah (w. 45 H), Anas bin Malik
(w. 91 H), mushaf Umar (w. 23 H), Zaid bin Tsabit (w. 48 H), Ibnu Zubayr (w. 73), Abdullah
bin ‘Amr (w. 65), Afisyah (w. 58), mushaf Salim (w. 12 H), Ummu Salamah (w. 59 H), dan
muhaf Ubayd bin ‘Umair (w. 74 H).

32 Alford T. Wekch, “Quranic Studies: Problem and Prospect,” Journal of the American Academy of Religion, 47
1980, 626.

3 Juan Cole, Mubammad Prophet of Peace Amid the Clash of Empires, diterjemahkan Adi Toha (Depok: Alvabet,
2018).

34 Arthur Jeffery, Materials for The History of The Text of The Qur'an , 9.

3 Arthur Jeffery, The History of The Text of The Qur'an , vii.

36 Arthur Jeffery, Materials for the History of the Text , 8.

37 Arthur Jeffery, Materials for the History of the Text, 9.

28 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

Sementara mushaf sekunder terdiri dari mushaf al-Aswad (w. 74 H), ‘Alqamah (w. 62
H), mushaf al-Hiththan (w. 73H), Sa‘id bin Jubayr (w. 94 H), Thalhah (w. 112 H), ‘Ikrimah
(w. 105 H), Mujahid (w.101 H), ‘Atha’ bin Abi Rabah (w.115 H), Ar-Rabi bin Khuthaim (64
H), Al-A‘masy (w. 148 H), Ja‘far Shadiq (w. 148), Shalih bin Kaysan (w. 144H), dan Al-Harits
bin Suwaid (w. 70H).*® Tidak sepeti mushaf primer, mayoritas mushaf sekunder berasal dari
generasi kedua pasca para sahabat. Kemungkinan besar mushaf-mushaf sekunder ini
berporos pada mushaf-mushaf sahabat dan tentunya, mushaf a/-Inam.

Argumen yang cukup beralasan tentang pengaruh yang ditanamkan mushaf-mushaf
tersebut adalah meluasnya wilayah umat beriman. Pada masa para sahabat kawasan Islam
semakin berkembang pesat. Terdapat sejumlah wilayah taklukan yang sebelumnya berada di
bawah kekuasaan kekaisaran Byzantium dan Sasanid jatuh ke tangan umat Islam. Hal ini
mendorong para sahabat Nabi mendiami sebagian tempat tersebut dan menunaikan tugas
dakwahnya. Kebutuhan terhadap Al-Qur’an sebagai induk ajaran Islam menuntut para juru
dai untuk membacakan ayat-ayat Al-Qur’an yang berasal dari koleksi yang mereka simpan,
baik dari memori hafalan mereka atau catatan yang mereka himpun. Arthur Jeffery menyebut
bahwa sebagian kawasan taklukan memberikan posisi yang sangat tinggi terhadap mushaf
yang mereka terima dari guru-gurunya. Kita bisa melihat bagaimana penduduk kota Homs
mengikuti mushaf Miqdad bin al-Aswad, penduduk Kufah bertumpu pada mushaf Ibnu
Mas’ud, masyarakat Bashrah menjadikan mushaf Abu Musa al-Asy‘ari sebagai bacaan standar,
dan penduduk Syiria mengikuti mushaf Ubayy bin Ka‘ab.*

b) Al-Qur’an Sebagai Teks Verbal

Sebelum menjadi teks tertulis Al-Qur'an merupakan sebuah teks verbal yang
ditransmisikan secara oral selama 23 tahun. Konversi teks Al-Qur’an dari oral menjadi tertulis
sangat jelas mengindikasikan adanya perubahan dalam beberapa hal, terutama bagi sebagian
sarjana Barat. Akan tetapi pandangan ini tidak pernah terkonfirmasi dengan sejumlah bukti-
bukti yang memperkuat praduga ini. Al-Qur’an sebagai teks oral merupakan wujud wahyu
yang paling mendasar.

Sesudah wafatnya Nabi Muhammad umat Islam menghadapi tiga tugas utama,
terutama terkait dengan pembentukan Al-Qut’an sebagai kitab suci resmi (canonical scripture):
adalah keharusan bagi umat Islam untuk menghimpun teks Al-Qur’an dari sumber oral dan
tulisan, membangun kerangka konsonan teks Arab, dan menyempurnakan sebuah teks yang
dilengkapi dengan tanda baca yang dapat diterima sebagai standar resmi. Pandangan
tradisional melukiskan mekanisme tugas ini secara terselubung selama tiga abad dan
memaksakan sejarah teks Al-Qur’an dalam skenatio mendasar.*® Skenario ini bertolak pada
sebuah asumsi bahwa Muhammad tidak meninggalkan teks Al-Qur’an tertulis secara komplit,
dan bahwasanya Al-Qur’an dipelihara secara primer dengan bentuk oral di dalam memori
para audien yang mendengarnya langsung, di samping mengacu pada redaksi tulisan dari para
penulis wahyu sepanjang masa hidup nabi. Kemudian sebagian para sahabat di bawah
instruksi seorang sahabat Nabi yang dulu diberi tugas oleh Nabi sendiri di Madinah
menghimpun dan menyusun materi oral Al-Qur’an dan tulisan dalam teks sempurna disertai
dengan hurup-hurup konsonan sekitar dua puluh tahun sesudah nabi Muhammad wafat.*!

38 Arthur Jeffery, Materials for the History of the Text of the Al-Qur'an., 8.

3 Arthur Jeffery, Materials History of the Text., 7.

40 R. Blachere, Introduction Au Coran, Paris: Maissonneuve, 1974; A. Welch, “Kuran,” EL, 5, 400-29.
41 R. Blachete, Introduction Au Coran, 1-70.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
QOur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 29



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

Teks ini, Mushaf Al-Qur’an (the quranic codex) yang populer dengan mushaf Usmani
karena disempurnakan di tahun-tahun akhir periode khalifah Usman.*> Namun teks terakhir
Al-Qur’an yang disempurnakan dengan harakat diselesaikan pada pertengahan pertama abad
kesepuluh sesudah melalui varian baca yang berbeda-beda termasuk sedikit ragam pelafalan
yang disambut penuh toleransi dan diterima menjadi teks resmi.*?

2. Kanonisasi Al-Qur’an pada masa sahabat ‘Utsman

a) Kesarjanaan Barat dan Kanonisasi ‘Ustman

Dalam tradisi keilmuan Barat kanonisasi Al-Qur’an yang dilakukan ‘Utsman
memiliki arti yang sangat penting. Sederet riset ilmiah dikukuhkan guna menganalisa
proses kanonisasi Al-Qur’an yang terjadi pada masa ‘Utsman. Secara umum, tidak ada
kesepakatan di kalangan sarjana Barat mengenai validitas riwayat yang menceritakan
proses kanonisasi ini. Hal ini sebagaimana kesangsian mereka terhadap kodifikasi Al-
Qur’an yang terjadi pada masa sahabat Abu Bakar dan Umar.

Sarjana terkemuka Jerman, Theodore Noldeke, dalam sejarah Al-Qur’an,
mengajukan beberapa unit pertanyaan kritis terhadap transmisi riwayat yang menceritakan
tentang komisi pengkodifikasian yang dibentuk ‘Utsman. Menurut Noldeke keseluruhan
data yang melaporkan adanya aktivitas kanonisasi Al-Qut’an pada masa ‘Utsman,
termasuk susunan dan kronologi surah, anggota komisi pengumpulan Al-Qur’an,
perbedaan salinan mushaf ‘Utsmani, pengayaan dialek Quraisy, dan lainnya secara historis
mengandung persoalan.* Schwally menambahkan argumen terbalik bahwa bahasa Al-
Qur’an tidak pernah terkonfirmasi dengan dialek suku Quraisy sebagaimana terekam
dalam riwayat-riwayat Islam, sebab pada dasarnya sebagian bahasa Al-Qut’an dianggap
memiliki nilai kesusastraan tinggi dan artifisial.”® Ia mencurigai riwayat yang berkenaan
tentang perselisihan bacaan di kalangan para prajurit Muslim saat berekspansi sebagai
motif di balik alasan dibentuknya komisi kodifikasi Al-Qur’an. Schwally menilai kisah
mushaf Hafshah* sengaja dimunculkan guna menghubungkan dua proyek kodifikasi Al-
Qur’an yang pernah terjadi pada masa Abu Bakar dan ‘Utsman. Hal ini biasa diterapkan
untuk menunjukkan adanya koeksistensi sekaligus justifikasi bagi proyek tersebut.

As-Sa‘id pernah menulis bahwa pentingnya bacaan Al-Qur’an jarang sekali
diapresiasi di Barat. Al-Qur’an pertamakali muncul sebagai bacaan yang dibacakan Nabi
Muhammad kepada para pengikutnya selama masa kira-kira 20 tahun. Sejak awal, fungsi
liturgi Al-Quran terlihat dalam ayat-ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-A‘raf: 203, QS. Al-
Isra’” 78, QS. Al-Insyiqaq: 20. Ketika semua bacaan ini dihafal oleh umat Islam lahirlah
tradisi lisan Qur’ani, yakni sebuah tradisi yang memiliki kontinuitas sejarah sejak pertama
kali Nabi menerimanya dari Jibril.

Richard Bell menolak beberapa usul Schawally yang menganggap mushaf
‘Utsman sekadar menyalin apa yang terdokumentasikan dalam mushaf Hafshah.” Bagi
Bell mushaf Hafshah tidak semata-mata dijadikan basis utama dalam peroyek tersebut.
Ada beberapa sumber lain yang menjadi referensi dalam proyek kompilasi ‘Utsman.

42 Khalifah Usman bin Affan, Khalifah ketiga umat Islam, memetintah dari 23/664 sampai 35/656, lihat G.
Levi Della Vida and R.G. Khoury, “Uthman bin Affan,” E72, 10, 946-8.

4 R. Blachere, Introduction an Coran, 71-181. Realitanya para sarjana muslim Al-Qur’an yang menyebarkan
varian bacaan tujuh (giraah sab’ab) sampai sekarang, mengakui adanya varian bacaan selain bacaan yang tujuh.
Tidak ada diskusi lebih lanjut tentang masalah tersebut dalam artikel ini.

4 Theodore Noldeke, Tarikh Al-Qur'an, diterjemahkan George Tamir (Beirut: Muassasah Konrad, 2004), Vol.
1, 253.

4 Schawally, Tarikh Al-Qur'an, ditetjemahkan George Tamir (Beirut: Muassasah Konrad, 2004), Vol. 1, 558.

46 Schawally, Tarikh Al-Qur'an., 559.

47 Montgomery Watt, Richard Bell: Pengantar Al-Qur'an, 337-38.

30 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

Munculnya mushaf Hafsah dalam proyek kanonisasi ‘Utsman bukan berarti
semua tulisan yang termuat dalam mushaf Hafshah disalin secara keseluruhan. Hal ini
paling tidak dilakukan untuk membandingkannya dengan sumber-sumber lain yang
ditemui oleh panitia kodifikasi ‘Utsman. Dengan demikian cukup jelas, jika kanonisasi
‘Utsman tidak hanya mendasarkan bahan-bahannya pada catatan mushaf Hafshah.

Richard Bell beralasan bahwa jika mushaf Hafshah diposisikan sebagai basis
utama dalam proyek kanonisasi ‘Utsman, tentunya khalifah Marwan tidak akan
memusnahkan mushaf Hafshah tapi rupanya Marwan khawatir jika mushaf tersebut dapat
memantik perselisthan di kalangan masyarakat Islam. Pada akhirnya Bell hanya mengakui
dua poin penting dari menjamurnya data-data tentang kanonisasi ‘Utsman. Ia
berkesimpulan bahwa adanya komisi pengkodifikasin Al-Qur’an lebih difokuskan untuk
menghimpun dan mengumpulkan materi-materi yang menjadi referensi bagi proyek
‘Utsman. Di samping itu ia menganggap bahwa dialek Quraisy tetap menjadi parameter
penulisan Al-Qur’an jika terdapat perbedaan dengan tata penulisannya.*

b) Motif Kanonisasi Al-Qutr’an pada masa sahabat ‘Utsman

Utsman ibn ‘Affan diangkat menjadi khalifah pada tahun 23 H. Ia memangku
jabatan sebagai khalifah selama 12 tahun. Jabatan ini diembannya setelah ‘Umar ibn
Khattab wafat. Dengan kata lain, Utsman ibn ‘Affan merupakan khalifah ketiga yang
mengampu otoritas kekuasaan umat Islam pasca awir al-mukminin, ‘Umar ibn al-Khattab.

Pada masa Utsman ibn ‘Affan wilayah kekuasan Islam semakin luas. Banyak
daerah yang sebelumnya di bawah kekuasaan Persia dan Bizantium takluk dan tunduk
pada kekuatan baru Islam. Penaklukan-penaklukan utama dilakukan di dataran tinggi
Iran. Setelah itu pusat dinasti Sasanid, Fars, diambil alih menjelang tahun 650 M, dan
selanjutnya kota Khurasan ditaklukkan menjelang tahun 651 M. Dan akhirnya operasi
militer yang dilakukan umat Islam pada masa Utsman berhasil menguasi kota Cyprus dan
menghancurkan sisa-sisa kekuatan Bizantium menjelang tahun 655.*

Keberhasilan menaklukan wilayah baru yang luas tentu saja memicu proses
migrasi secara besar-besaran. Banyak para sahabat nabi bermigrasi ke daerah-daerah
taklukan dengan beragam motif. Ada yang berimigrasi lantaran tugas formal, seperti
untuk mengajar penduduknya tentang Islam atau memegang jabatan keagamaan sebagai
gadhi dan wali. D1 samping itu perluasan wilayah ini juga diikuti dengan proses Islamisasi
yang melibatkan banyak pihak.

Sejak masa ‘Umar kebutuhan terhadap guru agama sangat mendesak. Yazid ibn
Abi Sufyan mengirim surat kepada Umar, mengatakan bahwa orang-orang di Suriah
memerlukan guru-guru yang bisa mengajarkan Al-Qur’an dan persoalan-persoalan agama.
Sebagai respons, Umar mengirim Mu‘adz, ‘Ubadah ibn as-Shamit al-Anshari, dan Abu
ad-Darda”” ‘Imran ibn Hushain dikitim ‘Umar ke Basrah untuk mengajarkan Islam
kepada para penduduknya.” Demikian pula dengan Mujammi‘ ibn Jariyah.”

Pendelegasian guru-guru agama terus digalakkan pada masa ‘Utsman ibn ‘Affan.
Balai-balai pengajaran Al-Qur’an menjamur di wilayah-wilayah baru. Para sahabat yang
diutus sebagai duta khalifah mengajarkan bacaan Al-Qur’an sebagaimana yang mereka
terima dari nabi. Tampaknya para sahabat hanya mengajarkan satu Jarf yang mercka
terima dari nabi.

48 Montgomery Watt, Richard Bell pengantar Al-Qur'an., 38.

4 Marshall G.S. Hodgson, The Venture of Islam, ditetjemahkan oleh Mulyadhi Kertanegara (Jakarta: Penerbit
Paramadina, 2002), 1: 306-307.

0 Ibn ‘Abd al-Batr, ALLsti ‘ab fi Ma‘rifati al-Ashhab, diedit oleh ‘Ali Muhammad al-Bajawi (Beitut: Dar al-Jil,
1992), 2: 808.

51 Ibn Hajat, al-Ishabal fi Tamyi as-Shahabah (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, tanpa tahun), 3: 27.

52 Ibn Hajat, al-Ishabah fi Tamyi as-Shahabab., 3: 346.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
Qur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan) 31



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

c) Team Kodifikasi Al-Qur’an Pada Masa ‘Utsman

Ketika mendengar laporan Hudzaifah ibn Yaman ‘Utsman bin ‘Affan langsung
bergerak  cepat  menyatukan = mushaf-mushaf.  Langkah  pertamanya  ialah
menginformasikan pesan umum kepada sahabat-sahabat nabi. ‘Utsman mengundang
mereka untuk membantu melakukan pekerjaan tersebut. Di antara riwayat-riwayat yang
menunjukkan rencana pelaksanaan proyek besar tersebut adalah riwayat Abu ‘Ubayd
dalam Fadhail, al-Bukhari dalam Shahih-nya, Ibn Abi Daud dalam Mashahif, dan sumber-
sumber lainnya melalui jalur Anas ibn Malik (w. 93) dan Ibn Syihab az-Zuhri (w. 124).”

Ibn Abi Daud meriwayatkan dari Suwaid ibn Ghaflah bahwa Ali ibn Thalib
berkata, “Demi Allah, Utsman sedikit pun berbuat sesuatu tentang mushaf-mushaf Al-
Qur’an melainkan bermusyawarah dengan kami. Ia bermusyawarah dengan kami dalam
hal bacaan.”

Menurut Ibn Hajar proses pengkodifikasian ini tetjadi sekitar tahun 25 Hijriah,
tahun kedua atau ketiga kekhalifahan ‘Utsman.”* Sementara riwayat lain menyebutkan
tahun 30 H. Pendapat ini di antaranya dinyatakan oleh Ibn al-Atsir dalam a/-Kamil Fi at-
Tarikh,” Thabari, Ibn Khaldun, juga Adz-Dzahabi.” Ibn Hajar al-‘Asqalani membantah
angka tersebut dan menganggapnya tidak bersumber pada data valid.”” Sebagai jalan
tengah Noldeke mengajukan kesimpulan bahwa pengkodifikasian tersebut diperkirakan
telah selesai sebelum tahun ke 32 atau 33 H, dengan catatan dimulai sejak tahun 25
Hijriah sebagaimana dikatakan Ibn Hajar.

Mengenai jumlah komite penyeragaman mushaf terdapat sejumlah riwayat yang
beragam. Pendapat yang cukup populer menyebutkan bahwa komite kodifikasi Al-Qur’an
terdiri dari empat orang yang meliputi Zayd ibn Tsabit dari kaum Ansar, ‘Abdullah ibn
az-Zubayr, Sa‘id ibn al-‘Ash, dan ‘Abd ar-Rahman ibn al-Harits ibn Hisyam dari kalangan
Muhajirin.”

Blachére memberi alasan bahwa ketiga orang terakhir yang dipilih sebagai komite
kodifikasi Al-Qur’an adalah para aristokrat Quraisy. Mereka sengaja dilantik oleh ‘Utsman
demi melanggengkan kemaslahatan bersama. Lebih-lebih mereka semua masih memiliki
pertalian saudara dengan ‘Utsman.” Kesimpulan Blachére ini jelas mengandung beberapa
tittkk kelemahan. Sebab jika memang demikian, tentu ‘Utsman akan melantik semua
anggota komite dari kalangan Quraisy. Dan jika pemilihan ini hanya berpatokan pada
kepentingan terselubung semata maka sudah pasti para sahabat nabi akan menolak
formasi tersebut.

53 Akram ‘Abd Khalifah, Jaw‘ A-Qur'an: Dirasab Tahliliyyah i Marwiyyatibi (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
2000), 180.

>+ Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari fi Syarh Shahih al-Bukbari, Vol. 9, 15.

55 Hadi Ma‘rifat, S¢jarah ALQur'an, diterjemahkan oleh thaha Musawi (Jakarta: Al-Huda, 2007), 160-163.

5 Lihat misalnya catatan kaki No. 179 dalam Theodor Noldeke, Tarikh Al-Qur'an, diterjemahkan oleh George
Tamir (Beirut: Muassasah Kuorad, 2004), Vol. 2, 280.

57 Ibn Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath a/-Bari, Vol. 9, 15. Bandingkan Jalal ad-Din As-Suyuthi, A/-ltgan Fi Ulnm
ALQur'an (Beirut: Dar al-Fikr, 2003), Vol. 1, 85.

58 Abu ‘Amr ad-Dani, ArMugn? fi Ma ‘rifati MarsumiMashahifi Abl al-Amshar, diedit oleh Ibn Abi Daud as-
Sijistani, Muhammad Ahmad Human (Damaskus: Dar al-Fikr, 1983), 6.

5 Lihat pandangan Blachére ini dalam Shubi as-Shalih, Mabahits fi Ulum Al-Qur'an (Beirut: Dar al-Tlmi 1il
Malayin, 1977), 79-80.

32 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

d) Pendistribusian Mashahif al-‘Utsmaniyah

Para sarjana Al-Qur’an berbeda pendapat seputar pendistribusian mushaf
‘Utsmani. Abu ‘Amr ad-Dani dalam a/-Mugni’ menyebutkan kebanyakan ulama
berpandangan bahwa mushaf ‘Utsman terdiri dari empat naskah dan masing-masing
didistribusikan ke Kufah, Bashrah, Syam, dan satu lagi disimpan untuk dirinya. Ada juga
yang berpendapat tujuh naskah, dengan tambahan satu naskah dikirim ke Mekkah,
Yaman, dan Bahrain. Sementara pendapat ad-Dani sendiri lebih menguatkan pendapat
pertama.”’

Sementara itu Ibn Abi Daud memiliki dua koleksi riwayat yang masing-masing
diasosiasikan kepada Hamzah az-Zayyat (w. 156) dan Abu Hatim as-Sijistani (w. 255).
Riwayat Hamzah az-Zayyat menyebutkan empat mushaf yang didistrisbusikan oleh
‘Utsman, salah satunya ke Mekkah. Sedang riwayat Abu Hatim as-Sijistani menuturkan
tujuh naskah yang masing-masing didistribusikan ke Mekkah, Syam, Yaman, Bahrain,
Basrah, Kufah, dan yang terakhir disimpan di Madinah.®'

As-Suyuthi (w. 911) mengungkapkan bahwa pendapat populer seputar naskah-
naskah tersebut berjumlah lima buah.”” Pendapat ini juga sebelumnya diamini oleh Ibn
Hajar. Barangkali yang dimaksud lima di sini selain mushaf imam, sehingga perbedaan
tersebut hanya bersifat /afdz.. Menurut az-Zargani pendapat paling kuat adalah pendapat
yang menyatakan bahwa mushaf-mushaf tersebut berjumlah enam buah. Hal ini dengan
rincian masing-masing naskah dikirim ke Mekkah, Kufah, Basrah, Syam, Madinah, dan
terakhir disimpannya sebagai naskah induk yang dikenal dengan a/-Imam.” Pendapat ini
juga diikuti oleh Abdul fattah al-Qadhi.**

Apa pun kesimpulannya, yang jelas, naskah-naskah yang didistribusikan tersebut
merupakan representasi dari mushaf resmi (canonical scripture) ‘Utsman sebagai bentuk
pemeliharaan terhadap otentitas Al-Qur’an dan perselisihan yang nyaris memporak
porandakan kesatuan umat Islam.

% Abu ‘Amr ad-Dani, A/+Mugn?, disunting Muhammad Ahmad Human (Damaskus: Dar al-Fikr, 1983), 9.
61 Ibn Abi Daud as-Sajistani, .4/Mashahif, h. 34. Bandingkan As-Suyuthi, A/Igan,Vol. 1, 86.

02 As-Suyuthi, AFltgan Fi Ulnm Al-Qur'an, Vol. 1, 86.

03 Al-Zarqani, Manabil al-Trfan, Vol. 1, 336.

4 Abdul fattah al-Qadhi, Tarikh al-Mushhaf asy-Sayrif., 28.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
Qur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 33



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

KESIMPULAN

Terdapat dua pandangan yang berbeda dari hasil penelitian ini dalam memahami
kanonisasai Al-Qur’an, yakni:

Pertama, pada umumnya pandangan sarjana Barat tentang kanonisasi Al-Qut’an
sangat beragam dan berbeda. Hal ini tidak saja berbeda dengan sarjana Muslim tapi
juga berseberangan dengan pandangan sesama sarjana Barat. Terkait dengan kanonisasi
Al-Qur’an ‘Arthur Jeffery dan ‘Abdush Shabur Syahin secara umum memiliki beberapa
pandangan yang bertolak belakang. Hal ini bisa dikarenakan perbedaan latar belakang,
orientasi keagamaan serta keilmuan yang melekat pada diri Arthur Jeffery dan ‘Abdush
Shabur Syahin.

Dalam  kepustakaan sarjana Barat kanonisasi Al-Qur’an lebih sering
terkoneksikan dengan kanonisasi Al-Qur’an pada masa Usman bin Affan ketimbang
kodifikasi yang berlangsung pada masa Abu Bakar. Kendati demikian Arthur Jeffery
perlu membahas kanonisasi Al-Qur'an pada masa Abu Bakar karena memiliki
keterkaitan dengan sumber-sumber bagi proyek kajiannya. Demikian halnya ‘Abdush
Shabur Syahin yang merepresentasikan sarjana Muslim. Bagi Arthur Jeffery pada masa
Nabi telah ada beberapa sahabat yang memiliki koleksi mushaf pribadi yang kemudian
semakin berkembang pada era Abu Bakar. Mushaf-mushaf para sahabat ini diyakini
oleh Arthur Jeffery sebagai rival atau mushaf tandingan bagi mushaf al-Imam, mushaf
yang didistribusikan oleh Usman ke beberapa penjuru kota. Hal ini dapat dipahami
karena Arthur Jeffery bermaksud merekonstruksi kanonisasi yang dilakukan sahabat
Usman. Sementara ‘Abdush Shabur Syahin menganggap mushaf-mushaf tersebut tidak
sama sekali dianggap sebagai mushaf tandingan, sebab perbedaan yang dimuat masing-
masing mushaf sangat sedikit dan tetap terkorespondensi dengan bacaan resmi.

Kedua, dalam konteks keilmuan Al-Qur’an, baik Arthur Jeffery maupun ‘Abdush
Shabur Syahin memiliki kontribusi yang cukup berpengaruh bagi para pembacanya.
Dalam konteks kanonisasi Al-Qur’an keduanya memiliki persamaan dan perbedaan
dengan kadar perbedaan yang cukup banyak. Persamaannya mereka berdua terlibat
dalam bidang yang sama, yaitu sejarah Al-Qur’an, dan intens dalam kajian kebahasaan.
Keduanya sama-sama mengamini adanya mushaf-mushaf yang dikoleksi para sahabat.
Akan tetapi ‘Abdush Shabur Syahin memahaminya sebagai mushaf yang belum lengkap
dan sempurna. ‘Abdush Shabur Syahin menegaskan bahwa basis utama dalam
pembacaan Al-Qur’an adalah hafalan dan transmisi lisan. Sementara Arthur Jeffery
menjadikan tulisan sebagai basis utama sehingga ia menemukan banyak perbedaan
dalam pembacaan Al-Qur’an.

34 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024 |

REFERENSI

‘Abd Khalifah, Akram, Jam‘ Al-Qur'an: Dirasah Tahliliyyah li Marwiyyatibi, Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006.

‘Abdul Karim, Asy-Syahrastani, A/~Milal wan Nihal, Beirut: Dar Ibnu Hazm, 2006.

Abu Ja‘tar, Ath-Thabari, Jami‘ al-Bayan ‘an ta’wil ay Al-Qur'an, diedit oleh Ahmad
Muhammad Syakir, Kairo: Dar as-Salam, 2000.

Abu Zayd, Nashr Hamid, Mathum an-Nash, Beirut: Al-Markaz ats-Tsaqafi al-‘Arabi,
2014.

............ , Nagd al-Khithab ad-Dini, Kairo: Sina lin Nasyr, 1994.

Ahsan, M.M., “The Qur’an and the Orientalists,” in The Islamic Quarterly, Vol. 24, 1980.

Al-Abyari, Ibrahim, Pengenalan Sejarah Al-Qur'an, Jakarta: Raja Grafindo, 1995.

Al-Hamd, Ghanim Qadduri al-Hamd, Mu’allif Tafsir al-Musamma Al-Mabani li
Nazhm al-Ma‘ani, fi Majallah ar-Risalah al-Islamiyyah, Vol. 164 dan 165 No. 1

1404 H.
Al-Jaudai, Muhammad al-Jaudai, “Abdush Shabur Syahin wa Nashr Abu Zayd:
Ma’rakah Mushthana’ah am Masrahah Irtijaliyyah,” dalam

https://www.shorouknews.com/columns/view.aspxrcdate=01102010&id=4d
975556-2¢51-4c5¢c-a771-47b7ae71825a, diakses 19 Juni 2021

Bahansi, Ahmad, “Al-Qur’an al-Karim wa Ulumuhu fi al-Mausu’at al-Yahudiyyah:
Dirasah Naqdiyyah,” Jurnal Dirasat Istisyragiyyah Vol. iii 2015.

Christopher Melchert, “Ibn Mujahid and the Establishment of Seven Qur’anic
Readings”, Studia Islamica, No. 91, 2000.

Frolow, Dimitry Frolow, “Ibn Al-Nadim on the History of Qur'anic Exegesis,” in
Wiener Zeitschrift Fiir Die Kunde Des Morgenlandes, Vol.87, 1997.

Hamdan, Omar, Masyru® Al-Mashahif Ats-Tsani fi ‘Ashr al-Umawi, Majallah a-Buhuts

wad Dirasat al-Qur’aniyyah,Vol. II No. 5 31 Juli 2007.

“The Second Mashahif Project: A Step Toward Canonization of The
Qur’anic Text, in Angelika Newwirth, Nicolai Sinai (ed.), “The Qur’an in
Context”.

Hasan, Hasan Mandil, Tazyif al-Makhthuthat al-‘Arabi lada al-Mustasyriqin, dalam
Jurnal Dirasat istisyraqiyyah, Vol. viii Juli 2016.

Hawting, Gerhard, “The Origins of the Muslim Sanctuary at Mecca,” dalam Studies on
the First Century of Islamic Studies, (ed.), G.H.A. Juynboll, Carbondale and
Edwarsville: 1952.

Heggy, Tarek, “Al-Qiraat al-hadatsiyah wa isykalat haql at-Tafsir.”

Heschel, Susannah, “Abraham Geiger and the 19 th-Century Failure of Christian-
Jewish Relations,” in Kirchliche Zeitgeschichte, Vol. 16, No. 1, 2003.

Hill, Harvey, “The Science of Reform: Abraham Geiger and the Wissenschaft Des
Judentum” dalam Modern Judaism, Vol. 27, No. 3, 2007.

http:/ /www.jstor.org/stable/25728090, diakses pada 20 Februari 2021

............ , Al-Qur’an bi washfihi nashshan min Nushush al-‘Ushur al-Qadimabh,
diterjemahkan oleh Badr al-Hakimi, dipublikasikan oleh Mo’minun bi la
hudud, dalam Qism ad-dirasah ad-diniyyah, 23 Januari 2019

............ , dalam sebuah paper yang bertajuk A Qur’an and History: A Disputed
Relationship some Reflections On Qur’anic History and History in the
Qur’an.

Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi: [Kontribusi Studi Islam dalam Kajian Al-
QOur'an dan Kanonisasinya: Pendekatan Interdisipliner Untuk Memperlnas Cakrawala Keilmuan] 35



| Istajib, Siti Nuri Nurhaidah, Muhammad Haris Hakam, Mujiadi

https://tafsir.net/article /5303 /al-qra-at-al-hdathyt-wishkalat-hql-at-tfsyr ~ diakses 20
Januri 2021.

Jeffery, Arthur, “Arthur Jeffery —Tribute”-dalam The Muslim World Vol.50 1960.

............ , “Progress in the Study of the Koran Text,” dalam The Muslim World, 25,
1935.

JSTOR, www.jstor.org/stable/23863156. Diakses 27 Maret 2021.

Leaman, Oliver, The Corpus Coranicum Project and the Issue of Novelty,”’dalam
Journal of Qur’anic Studies Vol. 15, No. 2, 2013.

Mahdi, Muhsin, “Islam: Muhammad and his Religion”, dalam Journal of Eastern Studies,
Vol. 19, No. 2, 1960.

Motzki, Harold, ““The Collection of The Qut’an. A Reconsideration of Western Views
in Light of Recent Methodological Developments,” dalam Der Isian78, 2001.

Neuwirth, Angelika, Qur'an and History - a Disputed Relationship Some Reflections
on Qur'anic History and History in the Qur'an,

Nia, Morteza karimi, “The Historiography of the Qur'an in the Muslim World: The
Influence of Theodor Néldeke,” dalam Journal of Qur'anic Studies, Vol. 15, No.
1, 2013.

Poirier, John C, “An Ontological Definition of ‘Canon’” dalam Bulletin for Biblical
Research, Vol. 24, No. 4, 2014.

Rayn, Patrick Jack, “Arthur Jeffery: A Missionary Islamicist,” dalam The Muslim World,
Vol. 108, No. 3, 2018.

S. Child, Brevards, Introduction to the Old testament as Scripture, Philadelphia:
Fortress,1979.

Saenong, Faried F, “Kodifikasi ‘Ulum Al-Qur’an Hingga Abad Pertengahan,” JSQ,
Vol. I, No. 1, Januari, 2006.

Saleh, Walid, “Al-I‘tiraf bi al-Mawruts al-Qadim: Anmudzaj Burhanuddin al-Biqa‘,”
dalam A/-Tafahom, Vol. X111 No. 49 Musim Panas 1436/2015.

............ ,“Mudakhalat Awwaliyyah Hawla al-Kitabat al-Mu’arrikhakh lit Tafsir billughah
al-‘Arabiyyah” dalam Al-Tafahom, No. 69, Musim Dingin, 2020.

Sjadzili, Ahmad Fawaid, “Diskursus ‘Ulum Al-Qur’an di Mesir Kontemporer,” JSQ,
Vol. 11, No. 2, 2007.

www.jstor.org/stable/24280406. Diakses 13 Maret 2021

www.jstor.org/stable/26371309. Diakses pada 7 April 2021.

www.jstor.otg/stable/43751676, diakses 17 Desember 2020.

36 | MODERATION: Vol. 04 No. 02, Agustus 2024



